

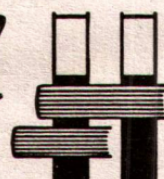
فکشن ہاؤس کا کتابی سلسلہ (25)

سہ ماہی  
میار

ایڈیٹر: ڈاکٹر مبارک علی

فِکْشَنْ هَاؤُسْ

18-مزگ روڈ لاہور



فون: 7249218-7237430

E-mail: FictionHouse2004@hotmail.com

# محلہ ”تاریخ“ کی سال میں چار اشاعتیں ہوں گی

خط و کتابت (برائے مضامین)

بلاک 1، اپارٹمنٹ ایف۔ برج کالونی، لاہور کینٹ

فون: 6665997

ایمیل: lena@brain.net.pk

خط و کتابت (برائے سرکلیشن)

پبلشرز → فکشن ہاؤس

18-مزگ روڈ لاہور → فون

7249218-7237430 → قیمت فی شمارہ

100 روپے → سالانہ

400 روپے → قیمت مجلد شمارہ

150 روپے → بیرونی ممالک

2000 روپے (سالانہ معڈا ک خرچ) → اہتمام

رقم بذریعہ بنک ڈرافٹ بنام فکشن ہاؤس لاہور، پاکستان → کمپوزنگ

ظہور احمد خاں → پرنٹرز

فکشن کمپوزنگ اینڈ گرافیکس، لاہور → سرور ق

حاجی حنیف پرنٹرزلہور → تاریخ اشاعت

عباس → اپریل 2005ء

# مضا میں

# فہرست

## مضمون

|    |                         |                                                 |
|----|-------------------------|-------------------------------------------------|
| 7  | ڈاکٹر سید جعفر احمد     | ☆ قوم اور قومی تکمیل۔۔۔ چند نظری مباحث          |
| 44 | ڈاکٹر مبارک علی         | ☆ امپیریل ازم اور تہذیب                         |
| 51 | اشفاق سلیم مرزا         | ☆ نوآبادیاتی نظام سے پہلے ہندوستانی سماج        |
| 66 | کرشن کمار / ظہور چودھری | ☆ ہندوستان اور پاکستان میں نصابی کتب: ایک تجزیہ |
| 85 | غافر شہزاد              | ☆ مزارات کی میکانیت                             |
| 95 | ڈاکٹر مبارک علی         | ☆ نمہب کاسیاں اور تجارتی استعمال                |

## تحقیق کے نئے زاویے

|     |                 |                                |
|-----|-----------------|--------------------------------|
| 105 | ڈاکٹر مبارک علی | ☆ ہندوستان اور آسام            |
| 111 | ڈاکٹر مبارک علی | ☆ امپیریل ازم اور بنیاد پرستی  |
| 116 | ڈاکٹر مبارک علی | ☆ مغلوں اور عثمانیوں کے تعلقات |

## تحقیق کے نئے زاویے

|     |          |                         |
|-----|----------|-------------------------|
| 123 | زمان خاں | ☆ انٹرویو: رومیلا تھاپر |
|-----|----------|-------------------------|

☆ ائٹرو یو: پروفیسر ادیت کمری

زمان خان

144

تاریخ کے بنیادی مآخذ

اقبال نامہ جہانگیری

مصنف: میرزا محمد عرف معتمد خاں

مترجم: محمد ذکریا

## قوم اور قومی تشکیل۔۔۔ چند نظری مباحث

ڈاکٹر سید جعفر احمد

گزشتہ دوڑھائی سو سو سوں میں انسانی تاریخ پر نیشنل ازم نے اتنے گھرے اثرات مرتب کیے ہیں کہ اس عہد کا مطالعہ نیشنل ازم کے حوالے کے بغیر تقریباً ناممکن ہے۔ مختلف معاشروں میں داخلی سطح پر جمیت سازی ہو یا ایک معاشرے کے درسرے معاشرے کے ساتھ روابط، مختلف مالک کے درمیان ہونے والی بے شمار جنگیں ہوں یا دو عالمگیر جنگیں، بین الاقوامی سیاسی تعلقات ہوں یا عالمی اقتصادی رشتے، غرض نیشنل ازم ہر ہر میدان میں کوئی نہ کوئی کروارادا کرتا نظر آتا ہے۔

نیشنل ازم کی عملی کارفرمائیوں اور اس کے مختلف النوع سیاسی مظاہر سے قطع نظر خود علی سطح پر بھی نیشنل ازم مستقل اجنبی و مبادیہ کا موضوع بنارہا ہے۔ اس کے نظریہ دانوں کی تعداد بھی کچھ کم نہیں ہے۔ نیشنل ازم کے موضوع پر لکھنے والوں کو اس کے ہمدردوں اور مخالفوں میں بھی تقسیم کیا جاسکتا ہے۔ پھر علمی سطح پر ایک روایی بھی ہے کہ نیشنل ازم کے بارے میں لکھنے والوں کو اس کے دائرے میں رہ کر سوچنے والوں اور خود کو اس کے دائرے سے باہر نکال کر، رائے قائم کرنے والوں میں تقسیم کیا جائے اور پھر ان کے نتائج مکمل کا موازنہ کرنے کی کوشش کی جائے۔ اس مضمون میں نیشنل ازم کے حوالے سے تمام قابل ذکر یا پیشتر قابل ذکر پہلوؤں سے بحث نہیں کی جا رہی اور ایک مختصر مضمون میں یہ ممکن بھی نہیں ہے لیکن اس مضمون میں یہ کوشش ضرور کی جائے گی کہ نیشنل ازم کے بارے میں ایک موزوں تفہیم حاصل کی جائے اور اس کے تناظر میں بعض اہم تر سیاسی اور فکری مباحث کی جانب اشارہ کیا جائے۔

بیشل ازم (Nationalism) کے لیے اردو میں 'قوم پرستی' یا 'قومیت' کی اصطلاح استعمال ہوتی ہے لیکن موخر الذکر یعنی قومیت کی اصطلاح انگریزی کے لفظ Nationality کے لیے بھی استعمال ہوتی ہے۔ خود انگریزی کا لفظ Nationality کو نکدہ دو معنوں میں استعمال ہوتا ہے یعنی ایک تو قوم کی صفت کے طور پر اور دوسرے ایک مخصوص اصطلاح، یعنی ایک ذیلی قوم کے طور پر، اس لیے ہماری اردو سیاسی بول چال میں بھی قومیت کا لفظ انہی دونوں معنوں میں استعمال ہوتا ہے۔ اردو زبان میں مستعمل قوم اور قومیت کے الفاظ عربی سے آئے ہیں اور عربی میں قوم کا لفظ کسی مخصوص سیاسی مفہوم میں استعمال ہونے کے باجائے ایک عام مفہوم میں استعمال ہوتا رہا ہے اور اس سے مراد 'گروہ' یا 'لوگ' لیے جاتے رہے ہیں۔ عربی کی طرح اردو میں بھی ان کا استعمال اس مفہوم سے ہٹ کر بھی ہوتا رہا ہے جس مفہوم میں انگریزی کے الفاظ Nation اور Nationality استعمال ہوتے ہیں۔ دوسرے لفظوں میں اردو کی اصطلاحات مختلف النوع مفہوم کے لیے استعمال ہوتی رہی ہیں جبکہ انگریزی کی اصطلاحات کا ایک واضح مفہوم معین ہو چکا ہے۔ خاص طور پر انگریزی کا لفظ Nationalism ایک مخصوص سیاسی اصطلاح ہے اور قوم (Nation) ایک سیاسی و ملجمی وحدت کے طور پر جانی جاتی ہے۔

بیشل ازم کی بہت سی تعریفیں کی جاتی ہیں لیکن شاید کسی ایک تعریف پر سب کا اتفاق ممکن نہیں ہے البتہ بیشل ازم کے رجحان کی تفہیم کے لیے یہ کہا جاسکتا ہے کہ یہ ایک ایسی ہی فیضیت ہے جس کے تحت ایک فرد خود کو ایک ایسے گروہ اور اس کی سیاسی بیت سے وابستہ کر لیتا ہے جس گروہ کے افراد ایک مخصوص علاقے میں رہتے ہوں، ان کی ایک مشترک زبان ہو، ان کی ثقافت میں یکساں پہلو و افراد عدد میں پائے جاتے ہوں، وہ مشترک ماضی کے حامل ہوں اور ان میں اپنے یکساں اور مشترک ہونے کا احساس اور شعور (consciousness) بھی پایا جاتا ہو۔ مشترک ماضی اور ایک طویل دورانیہ تک ساتھ رہنے کا احساس لوگوں کو یہ احساس فراہم کرتا ہے کہ وہ تاریخی طور پر اُبھرنے والی جمیعت کی حیثیت رکھتے ہیں۔ یہ احساس ان کے قومی وجود کی بہت اہم اساس بن جاتا ہے۔

بیشل ازم کا یہ مفہوم جو اپر کی سطور میں درج کیا گیا ہے، بیشل ازم کی اس تعریف سے بہت قریب ہے جو تعریف جزو ف امثال نے کی تھی اور جو علمی لفظوں میں غیر معمولی پڑ ریائی کی

مرکز ہنا۔ یورپ کی پرانی سلطنتیں لھست و ریخت کا شکار ہوتیں اور ان کی جگہ چھوٹی بڑی ریاستیں مظہر عام پر آئی شروع ہوتیں، یہاں تک کہ انیسویں صدی کو نیشنل ازم کی صدی کہا جانے لگا۔ بیسویں صدی میں نیشنل ازم کا تصور شمالی امریکہ اور یورپ سے نکل کر لاطینی امریکہ، ایشیا اور افریقہ میں پھیلا اور اس پیانے پر پھیلا کر بیسویں نئی قومی ریاستیں وجود میں آگئیں۔ خاص طور پر نوازاباریاتی نظام کی لھست کے بعد بیسویں صدی کے تقریباً وسط میں نواز امکلوں کی ایک کثیر تعداد ایسی سادمنے آئی جو خود کو قومی ریاست ہی کے طور پر باور کروایا کرتی تھیں، گوان میں سے بہت سی ریاستیں، ریاستیں تو تھیں لیکن انہیں قومی ریاست بننے میں ابھی بہت سے آزمائشی مرحلے سے گزرنا تھا۔

قوم اور قومیتوں کے موضوع پر غور دلگر کرتے ہوئے اس پہلوکوئی پیش نظر رکھنا ضروری ہے کہ جہاں قوم کا تصور بالعوم ریاست کے ساتھ مربوط ہے، وہی بعض صورتوں میں قومی شخص ریاستوں سے محرومی کی صورت میں اور ریاستوں کے بغیر بھی اجرا گر کیا جاسکتا ہے۔ مثلاً فلسطینی اور ٹرکی کی ریاست کے بغیر بھی اپنے قوم ہونے کا دعویٰ کرتے ہیں اور ان کے دعوے کو نظر انداز نہیں کیا جاسکتا۔ اسی طرح خود ایک ریاست کے اندر بھی ایک سے زیادہ قومیں اور قومی شخص کے دعوے دار گروہ دیکھے جاسکتے ہیں۔ بالعوم ایک ریاست کے اندر پائی جانے والی ذیلی قوموں کے لیے قومیت یعنی Nationality کی اصطلاح استعمال ہوتی ہے۔ یہ ذیلی قومیں بھی کسی نہ کسی سیاسی بیت اور سیاسی خود مختاری (autonomy) کی حامل ہوتی ہیں یا اس کے حصول کے لیے کوشش ہوتی ہیں۔

زیادہ وقت کا حامل ہوتا ہے جس کو قوم کے طور پر شناخت کیا گیا ہوتا ہے۔

لغت نویں ایسی لفظیات پر زور دیتے ہیں جو قوم کے مختلف افراد کے لیے قابل قبول ہوں اور جوان کو ایک دوسرے سے مربوط کر سکیں اور ان کے لیے واسطے کی ایک زبان وضع کرنے میں مدد و معاون ثابت ہو سکیں۔ لغت نویں قوم کی جدا گانہ زبانوں میں سے مشترک الفاظ ڈھونڈ کر بیکھرا کرتے ہیں اور ان کی مدد سے ایک قومی ذخیرہ الفاظ تجمع کیا جاتا ہے۔ تاریخی اعتبار سے لغت نویسی کا رجحان چھاپے خانے کی ایجاد کا مر ہون منت ہے۔ چھاپے خانے کی ایجاد نہ صرف انسان کو لکھنے پڑنے کے لائق بنایا بلکہ مختلف النوع متون (texts) کی اشاعت کے امکان ہی سے اس امر کی گنجائش بھی پیدا ہوئی کہ چھاپے خانہ خود انسانی معاشرتی رویوں اور رجحانات پر بھی اثر انداز ہو سکتا تھا کیونکہ اس کے ذریعے چھیننے والے متن مختلف مقاصد کے لیے اور مختلف النوع انسانی گروہوں کی طرف سے استعمال کیے جاسکتے تھے۔ قوم سازی اور قومی احساس و شعور کے ابھار میں بھی چھاپے خانے نے اور اس کے ذریعے شائع ہونے والی کتابوں اور لفقول نے اہم کردار ادا کیا۔

بenedict Anderson (بenedict Anderson) جو قوم کو ایک "تصوراتی جمیعت" (Imagined Community) سے تعبیر کرتے ہیں، قوم سازی میں چھاپے خانے کے کردار کا ذکر کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ چھاپے خانے سے پہلے جو چیز قوم کہلاتی تھی وہ بنیادی طور پر "عقیدے کی جمیعت" (community of faith) تھی جو مقدس علامتوں اور مقدس متون کے گرد سیکھا ہوئی تھی۔ چھاپے خانے نے اس کو ایک جدید جمیعت۔ یعنی قوم۔ ہماریا جو بجائے خود عینچہ تھی طباعی سرمایہ داری (print capitalism) کا۔ اس سرمایہ داری کے زیر اثر وہ مقامی زبانیں جو دو رو سطھی میں محض آوازوں پر مشتمل زبانیں تھیں اب طباعی زبانیں بن گئیں اور ان زبانوں کے استعمال کرنے والوں کے درمیان ایک ایسا رابطہ (communication) وجود میں آیا جو ان کے درمیان ماضی میں موجود رابطے سے زیادہ مضبوط اور مؤثر تھا۔ اس طباعی سرمایہ داری نے مقامی زبانوں کو چھپائی کی منزل سے ہم آہنگ کر کے ان کے استعمال کرنے والوں کے شعور کو اجلا اور وہ ترقی کر کے ماضی کی تحریکی مملکت خداداد (Kingdom of God) سے نکل کر دنیاۓ حقیقت شعار (secular world) میں پہنچ گئے جو قوموں کی دنیا تھی۔ اینڈرسن کے

خیال میں جدید مشتمل ازم کی اساس طباعت اور طبع شدہ متن ہیں جو ان سے استفادہ کرنے والے قارئین کو آپس میں جوڑتے ہیں اور بجائے خود ان کے درمیان قدر مشترک بن جاتے ہیں۔ اینڈرمن کی یہ تحریک کس قدر قریبین حقیقت ہے اس کا اندازہ ہم آسانی کے ساتھ آج کے دور میں کر سکتے ہیں جبکہ قومی ادب اور قومی ریاستوں میں سرکاری نگرانی میں مرتب کردہ تعلیمی نصاب ایسے متون کے طور پر ہمارے سامنے آچکے ہیں جن کو قوم سازی اور قومی احساسات کے فروغ کے لیے وضع کیا جاتا ہے۔

قوم سازی اور قومی شخص کو ابھارنے میں تاریخ نویسوں کا کردار بھی غیر معمولی نویعت کا حامل ہے۔ کیونکہ بالعموم ہر قوم کا یہ دعویٰ ہوتا ہے کہ وہ ایک طویل عرصے سے ایک قوم کی شکل میں موجود چلی آ رہی ہے، لہذا اس دعوے کو سند، تاریخ کے ذریعے فراہم کی جاتی ہے۔ تاریخ دان قومی دائرے میں لکھتے ہوئے اپنی قوم کا ماضی دریافت کرتے ہیں۔ ظاہر ہے کہ یہ تاریخ، ایک درخشان مااضی کی تاریخ ہوتی ہے۔ اس میں قوم کے کارہائے نمایاں کا ذکر ہوتا ہے اور اس کو اعلیٰ انسانی اقدار کا پاسدار ثابت کیا جاتا ہے۔ نیز حال کے معیارات خیر و شر کے پیانے پر مااضی کی تحریک کرتے ہوئے اپنی قوم کو ازمنہ مااضی میں بھی حال کی پسندیدہ قدر دوں کا حامل قرار دیا جاتا ہے۔ مثلاً دور حاضر میں اگر جمہوریت کو عاملی طور پر ایک اچھا اور پسندیدہ نظام قصور کیا جاتا ہے تو قوم پرست تاریخ نویس یہ دعویٰ کرتے ہیں کہ ان کی قوم تو مااضی میں بھی جمہوریت کی علمبردار رہی ہے اور مااضی میں بھی اس کی سیاسی نیتیت جمہوری اصولوں پر استوار ہوئی تھی۔ دوسرے لفظوں میں تاریخ نویس حال کو مااضی کی مست میں طول دیتے ہیں جس کا مقصد اپنی قوم کو ایک دائیٰ طور پر جدید درتیقی یا نئی قوم ثابت کرنا ہوتا ہے۔

درخشان مااضی کی تعمیر کے عمل میں تاریخ نویس قومی ہیرودز کی تحقیق کرتے ہیں۔ یہ ہیرودز ااضنی کے حکمران، سپا لار اور فاقیہین، اور مختلف شعبہ ہائے زندگی سے وابستہ دیگر نمایاں افراد سکتے ہیں جن کے کارنا موں کو اجاگر کیا جاتا ہے، البتہ ان کی غلطیوں اور ناتکامیوں سے صرف نظر نا رویہ اختیار کیا جاتا ہے۔ یہ کہنا غلط نہیں ہو گا کہ قومی تاریخ پیشتر ایک انتخاب (selection) پر مشتمل ہوتی ہے جس میں پسندیدہ اور قابلِ دفاع عناصر و حقائق کو محفوظ کر لیا جاتا ہے جبکہ اپنی قوم اور اس کے نمائندہ افراد سے وابستہ ناپسندیدہ اور ناقابلِ دفاع حقائق سے چشم پوشی اختیار کر لی

جاتی ہے۔ قومی تاریخ نویسی کے اسی پہلوکی طرف معروف مؤرخ ارنست ریبان نے ۱۸۸۲ء میں اپنے مشہور خطبے "قوم کیا ہے؟" (What is a Nation) میں اشارہ کرتے ہوئے کہا تھا کہ "تاریخ کو بھلا نا بلکہ یہاں تک کہ اس کو غلط طور پر بیان کرنا، قومی تشكیل کا ایک ناگزیر عصر بن چکا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ مطالعہ تاریخ کی ترقی بالعلوم قومیت کے لیے باعث ضروری ثابت ہوتی ہے۔"

قومی تاریخ جب قومی ریاست کے ناظر میں لکھی جاتی ہے تو تاریخ نویسوں کا رجحان تاریخ کو ریاست کے مخصوص علاقائی ناظر میں لکھنے کا ہوتا ہے۔ تاریخ نویسی کے اس رجحان کو نائیکوس پولانتس (Nicos Polantzias) نے "علاقت کی تاریخیت اور تاریخ کی علاقائیت" (historicity of territory and territorialization of history) کے میانے فقرے میں سوڈیا ہے۔

قوم پرست یا نیشنلٹ تاریخ نویسی کے مذکورہ بالا رجحان کو Primordialist رجحان قرار دیا جاسکتا ہے۔ اس رجحان کے تحت ایک قوم کے افراد اور اس کے اہل داش، بالخصوص اس کے تاریخ نویس اپنی قوم کو ایک مستقل بالذات اور ہمیشہ سے موجود ایک حقیقت کے طور پر پیش کرتے ہیں۔ ساری ہی قومی تحریکیں اور قومی دعوے اسی مفروضے پر استوار ہوتے ہیں کہ متعلقہ قوم ایک مستقل اور پائیدار و جود کی حامل رہی ہے۔ قوم کا یہ دعویٰ کہ اس کا وجود اپنی جگہ ایک علت کی (a priori) حیثیت رکھتا ہے، ایک ایسا دعویٰ ہے جو بجائے خود قوم کی حال کی ضرورتوں کی پیداوار ہوتا ہے۔

قومی تاریخ اور اس کے مفروضات سے قطع نظر، قوم سازی اور قومی سیاست کو دیکھنے کا ایک دوسرا طریقہ یہ ہے کہ اس کو ایک مرضی اور فعلیت پسندانہ (functionalist) یا افادی (instrumentalist) تصور کے طور پر دیکھا جائے جس کے مطابق قومیں پہلے سے بنی ہائی نہیں ہوتیں بلکہ تاریخ اور معاشرے کے بعض مخصوص حالات میں افراد کا ایک مجموعہ یا ایک جماعت اپنی نسلی یا شافتی شناختوں میں سے کسی ایک یا ایک سے زیادہ شناختوں کو بنیاد بنا کر سیاسی جمیعت سازی (political group formation) کرتی ہے۔ یہ گروہ سازی جتنی دری پا ثابت ہے اتنا ہی اس گروہ کے ایک قوم ہونے کے دعوے کو تقویت حاصل ہوتی ہے۔ قوم سازی کے اس عمل میں صرف سیاسی وحدت ہونے کا دعویٰ ہی نہیں کیا جاتا بلکہ ایک خاص علاقے سے اپنی نسبت

کو بھی ضروری خیال کیا جاتا ہے اور یوں علاقہ (territory) بھی نسلی شاختوں کی طرح قوم کا تشكیلی عصر قرار پاتا ہے۔ بینیڈ کٹ اینڈ رن جب قوم کو ایک تصوراتی جمیت (imagined community) قرار دیتے ہیں تو اس سے مراد ہی ہے کہ قوم کوئی پہلے سے نہیں ڈھلی مستقل وحدت نہیں ہوتی بلکہ یہ تشكیل پاتی ہے چند ماڈلی حقائق اور ضروریات کے تناظر میں۔ گویا قوم سازی کے ضمن میں یہ تناظر (context) بڑی اہمیت کا حامل ہوتا ہے۔

یہاں سوال پیدا ہوتا ہے کہ سماجی حقوق اور انسان کے مفادات تبدیل نہیں رہتے ہیں اور اگر ایسا ہے تو دوسرے لفظوں میں وہ تناظر بھی تبدیل ہو سکتا ہے جس میں ایک گروہ اپنے قوم ہونے کا دعویٰ کرتا ہے۔ نیشنل ازم کے وہ شارٹیں جو اس کو حصول مقاصد کا ایک وسیلہ (instrument) تصور کرتے ہیں، ان کا کہنا ہے کہ واقعی وہ تناظر جس میں ایک قومی تشكیل ہوئی ہوتی ہے، تبدیل ہو سکتا ہے اور تبدیل شدہ صورت حال میں قوم سازی بھی از سر نہ ہو سکتی ہے۔ اس کو یوں بھی بیان کیا جاسکتا ہے کہ ایک تناظر (context) کے بدلتے سے معاشرے کے مختلف افراد کے مفادات، ان کے باہمی تضاد، اور مبارز آرائی (contest) کی نوعیت بھی بدلت جاتی ہے اور نئے ماحول اور حالات میں گروہ سازی اور قومی تشكیل بھی نئے تقاضوں کے مطابق از سر نو کی جاتی ہے۔

قوم اور قوم پرستی کو دیکھنے کے دونوں موجوں بالا ذریعوں میں سے پہلا یعنی primordial زاویہ نظر قومی تاریخ نویسی (nationalist historiography) کا طریقہ ہے جو کسی بھی قومی تحریک، قومی ریاست یا قومی نظری سانچے (paradigm) سے وابستہ تاریخ نویسوں میں مقبول اور مستعمل ہے۔ آج ہمارے پاس جو تاریخ کامطبوعہ ریکارڈ ہے اس کا بڑا حصہ اسی نیچ پر لکھا گیا ہے۔ اسی تاریخ نویسی کے اثر دھام کے پس منظر میں معروف تاریخ داں اور سماجی مفکر ایریک ہابس بام (Eric Hobsbawm) نے یہ رائے ظاہر کی تھی کہ: 'ہم قومی تاریخ (nationalist history) کو بہت دیکھو اور پڑھو چکے، اب ضروری ہے کہ ہم قوم پرستی کی تاریخ (history of nationalism) کا مطالعہ شروع کریں'۔

قوم پرستی (nationalism) کے حوالے سے ایک اور اہم بات یہ قابل ذکر ہے کہ قوم پرستی کے رو جان کو تاریخی تناظر میں (historically) دیکھا جائے۔ قومی ریاستیں اُس وقت

وجود میں آنا شروع ہوتیں جب فیڈل ازم کے زیر اثر بننے والی ریاستوں کی جگہ سرمایہ داری کے تقاضوں کی روشنی میں ریاست سازی شروع ہوئی۔ امریکہ، برطانیہ، فرانس اور پھر یکے بعد دیگرے بیشیوں قومی ریاستوں کا قیام سرمایہ دارانہ نظام کے فروغ کے جلو میں ہوا جب سرمائے کو منڈیوں کی تلاش ہوئی اور منڈیوں پر بیانش رکٹ غیرے تصرف کا تقاضا یقیناً پایا کر ریاستوں کی حد بندی کی جائے۔ سوقی ریاستیں مخصوص اور متین علاقوں میں قائم ہونے والی ریاستیں تھیں۔ پھر رسول بعد جب سرمائے کے فروغ نے ریاست کی حدود کو نافذ کیا تو دسرے علاقوں اور کمزور ملکوں تک رسائی کے لیے نوآبادیاتی نظام کی داغ نسل ڈالی گئی۔ مگر پھر ان نوآبادیات میں قومی تحریکوں کے اٹھ کھڑے ہونے کے نتیجے میں نوآبادیاتی نظام کو خود کو سمیٹنا پڑا۔ تب عالمی سرمایہ دارانہ نظام کو نوآزاد ملکوں کو برداشت حکمرانی کے بجائے بالواسطہ حکمرانی کے ذریعے تہبیہ دام لانے کا راستہ اختیار کرنا پڑا۔

آج جبکہ عالمگیریت یا globalization کا دور دورہ ہے، قومی ریاستوں کی اہمیت اور تو تیر میں کمی واقع ہو رہی ہے۔ ریاستی سرحدیں اقتصادی اعتبار سے تخلیل ہو رہی ہیں یا کمزور پرتی جارہی ہیں جبکہ محلی منڈی کی معیشت ایک ہمہ گیر اور عالمی منڈی کی معیشت بن رہی ہے اور اسی عالمگیریت کے زیر اثر علاقائی بلاک تھیکیں پار ہے ہیں۔ چنانچہ ایک جاپانی مصنف کیمیکی اوے (Kenichi Ohmae) نے جو کشیر القوی کہنیوں سے وابستہ رہے ہیں، سرمائے کے پھیلاؤ کی وکالت کرتے ہوئے یہ موقف اختیار کیا ہے کہ سرمایہ، انسان کی فلاج کا مظہر ہے اور کیونکہ انسان اور اس کا مقابلہ سرحدوں پر مقدم ہے لہذا سرمائے کی راہ میں حائل ہونا انسانی فلاج و بہبود کے راستے میں رکاوٹیں پیدا کرنے کے مترادف ہے۔<sup>۵</sup> عالمگیریت کے اس رحجان کے باوجود جس کا ان دونوں ہر طرف ذکر ہو رہا ہے اور جس کے ایک حقیقت ہونے میں کوئی کلام بھی نہیں، یہ کہنا غلط ہو گا کہ قومی ریاستیں نابود ہو رہی ہیں یا مستقبل قریب میں ہو جائیں گی۔ قومی ریاستیں اب بھی موجود ہیں اور قومی تضادات اور باہمی مناقشات نے انداز سے آج بھی منظر عام پر آ رہے ہیں۔ یہی نہیں بلکہ خود ترقی یا فتنہ سرمایہ دار ممالک کے اندر بھی قومی مناقشات آئے دن سراخہار ہے ہیں۔ امریکہ، جرمنی، فرانس، برطانیہ، روس، پیغمبریم، غرض مختلف ترقی یا فتنہ ممالک میں قومی تضادات نہ صرف جو ہیں بلکہ ان ملکوں کی داخلی وحدت کے لیے ایک بڑا چیلنج بنے

ہوئے ہیں۔

### مارکسی نقطہ نظر

نیشنل ازم کے حوالے سے مارکسی فکری روایت اس لحاظ سے بہت اہم ہے کہ اس نے اپنے زمانے کے ایک اہم سماجی و سیاسی رجحان کی ایک ایسی تشریع پیش کی جو وقت کی روئیں بہ جانے کے مجاہے سامنی انداز سے اس مسئلے کو سمجھنے کی طرف مائل تھی۔ مارکسی فکر، تاریخی طرز فکر کی آئینہ دار تھی یعنی اس تشریع کو پیش کرتے وقت معاشرے کے ارتقائی عمل کو پیش نظر رکھا گیا تھا۔ دوسری اہم بات یہ ہے کہ مارکسی تشریع کی عملی اعتبار سے بھی بڑی افادیت ہے۔ مارکس اور اس کی روایت میں لکھنے والے بعد کے مفکروں کے پیش نظر نیشنل ازم کے رجحان کو سمجھنا اس لیے ضروری تھا تاکہ محنت کش طبقات کے لیے جو برادرست طور پر مارکسزم کی دلچسپی کا محور ہیں، نیشنل ازم کے حوالے سے ایک لائج عمل تجویز کیا جاسکے۔ اس کے علاوہ چونکہ گزشتہ تقریباً سو برسوں میں قوی آزادی کی تحریکوں اور نوآزادہ ممالک کے اندر پائیں بازو کے رجحانات رکھنے والی قوم پرست جماعتوں کی جانب سے اکثر ویژتاشتر اسٹرائیک لٹریچر اور تصورات کو حوالے کے طور پر استعمال کیا جاتا رہا ہے، اس لیے بھی اس موضوع پر بنیادی اشتراکی خیالات سے آگاہی ضروری ہے۔

مارکسزم کے بنیادی مفکرین (founding fathers) یعنی مارکس اور اینگلز نے نیشنل ازم کے موضوع پر کوئی باقاعدہ تئینیف نہیں چھوڑی مگر ان دونوں کی مختلف تحریروں میں، خاص طور سے ان کے مکاتیب اور مراسلات (correspondence) میں نیشنل ازم کا ذکر کئی بار آیا ہے۔ مارکس اور اینگلز کی ان منتشر تحریروں کو بیجا کر کے نیشنل ازم کی بابت ان کے طرز فکر کو سمجھنے کی کوشش کی جاسکتی ہے۔ ان تحریروں کے حوالے سے جو بنیادی اور سب سے اہم بات نمایاں ہو کر سامنے آتی ہے، وہ یہ ہے کہ مارکس اور اینگلز نیشنل ازم کو ابھرتی ہوئی سرمایہ داری کے حوالے سے دیکھتے اور پر کھتے تھے۔ گو مارکس کے خیال میں نیشنل ازم ایک شعور فریب آلو (false consciousness) کی حیثیت رکھتا ہے مگر تاریخی اعتبار سے اور تاریخ کے ایک مرحلے پر یہ بڑا اہم کردار بھی ادا کر سکتا ہے۔ نیشنل ازم کی بابت مارکس کی یہ سوچ، بالکل انہی معنوں میں تاریخی جن معنوں میں سرمایہ داری کے بارے میں اس کی سوچ تاریخی تھی۔ بلکہ نیشنل ازم کے

بارے میں مارکس کا تجربہ، اس کے سرمایہ داری کے تجربے کا مر ہوں منت اور اس کا منطقی نتیجہ ہی تھا۔ مارکس کے خیال میں سرمایہ داری نظام باوجود اپنے حد و درجہ اتحصالی کردار کے، تاریخ کے ارتقائی عمل میں ایک ثابت کردار ادا کرتا ہے اور وہ کردار یہ ہے کہ یہ نظام ماضی کے فیوڈل نظام اور اس نظام کے پیداواری رشتہوں کو نکلتے دے کر اپنی بالادستی قائم کرتا ہے اور یوں ماضی کے مقابلے میں زیادہ ترقی یافتہ پیداواری رشتہوں کی داشت نہیں پڑ جاتی ہے۔ مارکس کا خیال تھا کہ سرمایہ دارانہ نظام کے تحت سرمایہ دارانہ ذرائع پیداوار، اور نئے پیداواری رشتہ، محنت کشوں کے شعور کو جلا بخشنیں گے اور اس کو اشتراکی نظام کے لیے تیار کریں گے۔ نیز کیونکہ سرمایہ دارانہ نظام ایک عالمی نظام کے ساتھ میں ڈھلنے پر مائل ہے لہذا اس کے رد میں جو اشتراکی شعور پیدا ہو گا وہ بھی لامحال عالمی نوعیت کا حامل اور وسیع تر عالمی اشتراکی نظام کے قیام کا جو یا ہو گا۔ دوسرے لفظوں میں مستقبل کے اشتراکی انقلاب کے نقطہ نظر سے خود بورژوا انقلاب کی کامیابی بھی مارکس اور اینگلز کے نزدیک کلیدی اہمیت کی حامل تھی کیونکہ وہ سرمایہ دارانہ طریقہ پیداوار (mode of production) کی ترقی ہی میں محنت کش طبقے کے سماجی اور طبقاتی شعور کی پھنسی کو مضر پاتے تھے۔

مارکس اور اینگلز کا سرمایہ دارانہ نظام کے تاریخی کردار کے بارے میں یہی طرز فکر تھا جس نے اُن کو اپنے دور کی قوم پرستی اور قومی تحریکوں کے بارے میں بھی اس نئی پر سوچنے پر آمادہ کیا کہ ان قومی رحمات میں ایک بورژوا ریاست کی تکمیل کے کیا امکانات ہیں اور وہ اس ریاست کے بنانے میں کس درجہ مدد و معاون ہو سکتے ہیں۔ ایک حاصلہ بام اس چیز کو یوں بیان کرتے ہیں کہ مارکس اور اینگلز کے نزدیک قومیں اور قومی آزادی کی تحریکیں مقصود بالذات نہیں ہیں بلکہ ان کو تاگزیر طور پر عالمی انقلاب کے عمل، اس کے مقادات اور حکمت عملی کی مناسبت سے دیکھنے کی ضرورت ہے۔ خود اپنے دور کی قوموں کے بارے میں مارکس اور اینگلز نے ایک تجزیہ قائم کی۔ ان میں سے کچھ قوموں کو انہوں نے 'تاریخی قومیں' (historical nations) اور کچھ کو 'تاریخ سے محروم قومیں' (history-less nations) قرار دیا۔ محروم تاریخ قومیں وہ تھیں جو ہنوز سرمایہ داری سے قبل کے سماجی ڈھانچوں میں جگڑی ہوئی تھیں اور جن میں سرمایہ دارانہ انقلاب کو منقی طور پر متاثر کرنے کی الہیت بھی پائی جاتی تھی۔ اس قسم کی قوموں پر دونوں کی جانب سے تنقید کی گئی

چنانچہ انگلز نے ہی بس برگ سلطنت میں اٹھنے والے بعض قومی دعوؤں کی نہ ملت کی اور ان کے حامیوں کو خاصے جارحانہ انداز میں 'قومی ہنریات' (national ruins) اور 'قومی کوڑا کرکٹ' (national refuse) قرار دیا کیونکہ اس کے خیال میں یہ رو انقلاب کے انتہا پسند بار بردار تھے۔ لے اسی طرح ۱۸۴۹ء میں انگلز نے انہی بنیادوں پر چیک قومیت کو بھی رد کیا۔<sup>۵</sup>

دوسری طرف 'تاریخی قومیں' تھیں۔ یہ وہ قومیں تھیں جن کے بارے میں مارکس اور انگلز کا خیال تھا کہ وہ بورڑا انقلاب کی علمبردار ہیں اور ملکیم ریاستیں بنانے کی الہیت رکھتی ہیں۔ فرانسیسی، جرمی اور انگریز اقوام، مارکس اور انگلز کے نزدیک تاریخی قوموں کی مثالیں تھیں۔ یہی مقام وہ پوش اور آرٹش اقوام کو دیتے تھے۔ مارکس آرٹش نیشنل ازم کا بڑا حامی تھا اور اس کا خیال تھا کہ آرٹلینڈ میں جو کہ ایک انگریز نوآبادی تھی، قومی سوال کا حل خود انگلستان کے سماجی انقلاب کے لیے ناگزیر تھا۔<sup>6</sup> مارکس کا یہ فقرہ جو آرٹلینڈ کے تناظر میں کہا گیا اب تاریخ کے قولِ فیصل کی حیثیت اختیار کر چکا ہے کہ:

'ایک قوم جو دوسری قوم کو زیر تسلط لا تی ہے دراصل خود اپنی بیزوں کا انتظام کرتی ہے۔'

جہاں تک تاریخی اقوام کے مستقبل کا تعلق ہے، مارکس اور انگلز کا خیال تھا کہ سماجے کے پھیلاو کے ساتھ تمام ممالک میں پیداوار (production) اور اس کا صرف ہوں گی۔ نیز عالمی سطح پر قوموں کا ایک دوسرے پر انحصار لاما جمال قومی اختلافات اور مختلف ملکوں کے عوام کے درمیان تضادات کو کم کر دے گا۔<sup>7</sup>

جہاں تک محنت کش طبقے کا تعلق ہے، مارکس اور انگلز کا خیال تھا کہ پرولتاریہ اصولی طور پر میں الاقوامیت کا علمبردار ہوتا ہے۔ کیونکہ میں فیسوں میں وہ لکھتے ہیں:

'کمیشوں پر مزید الازم دھرا جاتا ہے کہ وہ ملکوں اور قومیت کو ختم کرنے کی خواہش رکھتے ہیں۔ محنت کشوں کا کوئی ملک نہیں۔ ہم ان سے وہ چیز نہیں چھین سکتے جو ان کے پاس ہے، ہی نہیں۔'<sup>8</sup>

چنانچہ انگلز کا خیال ہے کہ پرولتاریہ جو کہ ایک جم غیر کی حیثیت رکھتا ہے، نظری طور پر قومی تعصبات سے آزاد ہوتا ہے اور اس کی ساری تعلیم و تحریک بنیادی طور پر قوم پرور نہیں بلکہ

انسانیت نواز ہوتی ہے۔ ۱۲ تاہم بورڑا دور اور بورڑا ریاست میں پرولتا ریس کے لیے ضروری تھا کہ وہ نہ صرف یہ کہ خود کو قوم کے ساتھ ملک کرے بلکہ اس قوم کے اندر خود اپنی سیاسی برتری کے لیے جدوجہد بھی کرے۔ چنانچہ کیونکہ میں فیشو نے پرولتا ریس کے لیے جس راہ کی نشاندہی کی وہ یہ تھی کہ پرولتا ریس خود کو قوم کا رہنمای طبقہ بنائے اور خود قوم بنئے کیونکہ، جو ہر میں تو نہیں لیکن کم از کم ظاہری طور پر، پرولتا ریس کی بورڑا ریاست کے خلاف جدوجہد ابتدأ ایک قومی جدوجہد ہے یعنی یہ کہ یہ جدوجہد ابتدأ قوم کی سطح پر ہی کی جا سکتی ہے۔

مارکس اور اینگلز کے تصویر قومیت میں دو عناصر کو اہم کردار تفویض کیا گیا تھا۔ پہلا عضر بورڑا ریاست تھی جو بجائے خود ابھرتی ہوئی سرمایہ داری کا نتیجہ تھی اور دوسرا عضر، زبان تھی۔ فوڈل ازم کی، سرمایہ داری میں تبدیلی اس لحاظ سے اہم تھی کہ اس نے ماں کے بکھرے ہوئے فوڈل معاشرے کو متعدد کرنے اور مختلف علاقوں کو سیکھا ہو کر ریاست بننے کا موقع فراہم کیا۔ ان ریاستوں میں نسبتاً بڑی آبادیاں داخلی سطح پر تقسیمِ محنت کا موزوں ماحول فراہم کرتی تھیں۔ دوسرا عضر یعنی زبان، اس اعتبار سے اہم تھا کہ جیسا کہ مارکس اور اینگلز کا خیال تھا کہ زبان نے نہ صرف ریاستوں کی آبادیوں کو ایک ایسی خاص سطح پر لانے میں مدد دی جو منڈیوں کی تنقیل کے لیے ضروری تھی بلکہ زبان نے ثقافتی و سیاسی وحدتوں کے بنانے میں بھی اہم کردار ادا کیا۔ یہی مخصوص سیاسی و ثقافتی وحدتیں، جنہیں ریاست کے مخصوص علاقے نے جغرافیائی حدود بھی فراہم کر دی تھیں، مارکس اور اینگلز کے خیال میں جدید قویں تھیں۔ ۱۳

قوم سازی کا یہ سرکنی ماذل۔ بورڑا انقلاب، سیاسی و علاقائی وحدت اور زبان۔

جو کہ مارکس اور اینگلز کی تحریروں سے نمایاں ہوتا ہے، بعد کے مارکسی نظریہ دنوں کے بھی پیش نظر رہا۔ البتہ بعد کے برسوں میں مارکسیوں کے درمیان قومیت اور میں الاقوامیت کے حوالے سے نقطہ نظر کا اختلاف بھی پیدا ہوا اور اس کے گھرے اثرات اشتراکی تحریک پر بھی پڑے۔ مثلاً روزِ الکسبرگ، کارل راڈک (Karl Radek) اور بخارین (Bukharin) میں الاقوامیت کے ایسے علمبردار تھے جو یہ سمجھتے تھے کہ سرمایہ دار ان نظام کے سامراجی نظام میں ڈھل جانے کے نتیجے میں اب نیشنل ازم کا ترقی پسند انہا نتاریخی کردار اختتم ہو چکا ہے۔ ۱۴

اس میں الاقوامیت کی پوزیشن کے برعکس ایک انہا پسند انہا نیشنلٹ پوزیشن باز۔

(Bauer) اور رینر (Renner) کی تحریروں میں دیکھی جاسکتی ہے جن کے خیال میں قومی تقسیم بنیادی اہمیت کی حامل ہے اور قوموں کے حق خود اختیاری کو کسی سو شلسٹ منصوبے کے سامنے سرگوں نہیں کیا جاسکتا۔ انقلابِ روس کے باñی وی آئی لینن نے قومی مسئلے کے اوپر جو موقف اختیار کیا وہ یہ تھا کہ قومیت کا اصول ایک بورژوا معاشرے میں تاریخی طور پر ناگزیر ہے۔ چنانچہ مارکسیوں کو قومی تحریکوں کی تاریخی اہمیت کا اقرار کرنا چاہیے۔ لیکن اس نے اس رائے کا انہصار بھی کیا کہ اس اقرار کو قوم پرستی کے لیے ایک مخدurat بن جانے سے روکنا بھی ضروری ہے جس کے لیے لازم ہے کہ اس اقرار کو صرف ان تحریکوں کے ترقی پسندانہ کردار تک محدود رکھا جائے تاکہ بورژوا نظریات پر ولاریہ کے شعور کو گہناتہ دیں۔ ۱۵

جہاں تک اس نقطہ نظر کا تعلق ہے کہ سرمایہ داری کے، سامراجی کردار اختیار کر لینے کے نتیجے میں نیشنل ازم بیکار ہو چکا ہے، لینن کا خیال تھا کہ سامراجیت کی یہی حقیقت دراصل نیشنل ازم کی اہمیت کی تجدید کرتی ہے کیونکہ سامراجیت کے زیر اثر پہنچنے والی استعماریت نے نوآبادیات کو سو شلسٹ میں الاقوامیت کی جدوجہد میں شامل کر دیا ہے۔ اس کا خیال تھا کہ جہاں ترقی یافتہ سرمایہ دارانہ ممالک میں نیشنل ازم ایک رجعت پسند کردار کا حامل بن چکا ہے وہاں دوسری طرف استعماری نوآبادیات میں حق خود داری کا تصور انقلابی امکانات کا حامل ہے۔ اس کے خیال میں اشتراکی عناصر نوآبادیات میں جاری بورژوا جمہوری تحریکوں کے انقلابی حلتوں کی حمایت کر کے، استعمار کے خلاف عالمگیر جدوجہد کو مغضوب طبقاً بنائتے ہیں۔ ۱۶

روس میں بالشویک انقلاب کے بعد لینن کا یہی تجزیہ انقلابی حکومت نے سرکاری طور پر قبول کر لیا اور اسی کی بنیاد پر قومی آزادی کی تحریکوں کی حمایت کا فیصلہ کیا گیا۔ لینن کا یہ موقف کر ادا بادیات کی بورژوا جمہوری قوتوں کے انقلابی حصوں کی حمایت کی جانی چاہیے، ان نوآبادیات کی اشتراکی تحریکوں پر ایک اہم ذمہ داری عائد کرتا تھا اور وہ ذمہ داری یہ تھی کہ یہ تحریکیں یہ فیصلہ کریں کہ ان کی نوآبادی میں جاری بورژوا تحریک کا کیا کردار ہے، وہ کردار کتنا جمہوری اور استعمار دشمن ہے اور اس تحریک میں انقلابی حلتوں کا اپنا وزن کیا ہے۔ مگر جیسا کہ بعد کے عمل سے واضح ہوا کہ مختلف نوآبادیات کی اشتراکی تحریکوں نے اپنے علاقوں کی قومی تحریکوں کے کردار کو سمجھنے میں غلطیاں بھی کیں اور بعض صورتوں میں آسان روی کا راستہ اختیار کرتے ہوئے ہر قومی تحریک کو

بورڈو اتحاریک تصور کر بیٹھیں اور ہر قومی بورڈو ازی کوتراقی پسند بورڈو ازی قرار دینے کا ایک ایسا راستہ اختیار کیا جس سے بعد میں خلافی موقع نتائج برآمد ہوئے اور ان نتائج نے ان اشتراکی تحریکوں کو مایوس ہونے پر مجبور بھی کیا۔

نیشنل ازم کے بارے میں مارکسی نقطہ نظر کا خلاصہ یوں بیان کیا جاسکتا ہے کہ نیشنل ازم کو اس کے سماجی تناظر ہی میں سمجھا اور دیکھا جانا چاہیے۔ قومی تحریکوں کا اپنا طبقاتی کردار ہوتا ہے نیز ان تحریکوں کے اندر مختلف طبقات کے اتحاد (alliances) پائے جاتے ہیں۔ محنت کش طبقہ کے لیے صرف ایسی تحریکوں کی حمایت کار آمد ہو سکتی ہے جو تحریکیں سماجی نظام کو آگے کے جانے کی الہیت اپنے اندر رکھتی ہیں۔ ان تحریکوں میں شمولیت اختیار کر کے محنت کش طبقات اس عمل کو ہمیز کر سکتے ہیں۔

### بر صغیر میں مسلم قومیت کی بحث

قوم اور قومیت کے موضوعات خود ہماری تاریخ میں بھی بڑے زیادی موضوعات بنے رہے ہیں۔ قیام پاکستان سے قبل ہندوستان کے مسلمانوں کی سیاسی جدوجہد میں مسلم نیشنل ازم کو مسلم لیگ نے مطالبہ پاکستان کی اساس کے طور پر اختیار کیا۔ مسلم لیگ کا نقطہ نظر یہ تھا کہ مسلمان ایک علیحدہ قوم کی حیثیت رکھتے ہیں، سوانح کو ایک علیحدہ مملکت کا مطالبہ کرنے کا حق حاصل ہے۔ کاگریں نیشنل ازم کے فلسفے کو ایک دوسرے انداز سے استعمال کرتی تھی اور اس کا خیال یہ تھا کہ ہندوستان میں میں نے والے تمام مذاہب کے لوگ ایک ہمہ گیر ہندوستانی قوم کا حصہ ہیں۔ ہندوستان میں نیشنل ازم کی تعبیر و تشریع کرنے والی اور اس کو اپنے موقف کی اساس کے طور پر استعمال کرنے والی صرف دو تو میں یعنی مسلم لیگ اور کاگریں ہی نہیں تھیں بلکہ اور بہت سارے نقطہ ہائے نظر نیشنل ازم کی تعبیر کے ضمن میں موجود تھے۔ مثلاً جمیعت العلماء ہند، جو مسلمانوں کی ایک مؤقت تنظیم ہے اور بہت مستند اور متاخر علماء اس تنظیم سے وابستہ تھے، مسلمانوں کے شفاقتی اور نہیں تھی معاملات میں غیر معمولی دلچسپی رکھنے کے باوجود ان کو ایک جدا گانہ قوم تصور کرنے پر آمادہ نہیں تھی اور اس کا خیال تھا کہ قومیں مذہب کی بنیاد پر نہیں بلکہ وطن کی بنیاد پر بنتی ہیں اور ہندوستان کیونکہ ہندوؤں اور مسلمانوں دونوں کا مشترک وطن تھا لہذا جمیعت العلماء ہند کا خیال تھا کہ مسلمانوں کو

ہندوستانی قومیت پر صاد کرنا چاہیے جس کا مطلب اس کے نزدیک یہ بھی تھا کہ ان کو الگ وطن کا مطالبہ بھی نہیں کرنا چاہیے۔

غیر منقسم ہندوستان میں علماء کے حلقوں میں ایک اور قابل ذکر نقطہ نظر مولانا ابوالاعلیٰ مودودی کا تھا جنہوں نے قوم اور قومیت کے موضوعات پر لکھتے ہوئے ابتدائی موقف اختیار کیا کہ قومیت کا تصور ماضی میں بھی عہدِ جاہلیت کا تصور تھا اور دور حاضر میں بھی جبکہ اس پر مغرب کی بھی چھاپ لگ چکی ہے، یہ جاہلیت کا ہی تصور ہے کیونکہ یہ نسل اور زبان کی بنیاد پر انسانی گروہ سازی کا کام کرتا ہے۔ ان کا خیال تھا کہ اگر قرآن نے مسلمانوں کے لیے قوم کا لفظ استعمال نہیں کیا تو ایسا ارادتا کیا گیا کیونکہ قرآن مسلمانوں کو ایک قوم نہیں بنانا چاہتا تھا بلکہ مسلمانوں کی وحدت کی جو شکل اسلام اور قرآن کو مطلوب تھی وہ افراد کے ایک ایسے گروہ اور جماعت (community) کی شکل تھی جس کی بنیاد عقیدے پر تھی۔ اس جماعت میں ہر رنگ و نسل اور زبان کے لوگ شامل ہو سکتے تھے بشرطیکہ وہ صرف اسلامی عقائد پر ایمان رکھتے ہوں بلکہ عملاً حقیقی اور صالح مسلمان ہوں۔ اپنے اس خیال کو بنیاد بناتے ہوئے مولانا مودودی نے قومی سیاست کی نہاد کی لیکن بعد میں انہوں نے اس ابتدائی موقف میں ترمیم کرتے ہوئے مسلمانوں کے لیے 'قوم' کی اصطلاح کو استعمال کرنا شروع کر دیا اور وہ مسلمانوں کے جدا گانہ قومی تشخص کی حمایت کرنے لگے۔ اس حیثیت میں انہوں نے کانگریس اور جمیعت العلمائے ہند کے متحده ہندوستانی قومیت کے تصور کی مخالفت کی اور اس کے رد میں کئی مضمایں تحریر کیے۔

البتہ مولانا مودودی کا مسلم قومیت کا تصور مسلم لیگ کے مسلم قومیت کے تصور سے بہت مختلف تھا۔ مسلم لیگ کا مسلم قومیت کا تصور مسلمانوں کے درمیان کسی بھی بنیاد پر تفصیل نہیں کرتا تھا اور ہر وہ شخص جو مسلمان ہونے کا دعوے دار تھا لیگ کے نقطہ نظر سے مسلمان قوم کا حصہ نہ تھا۔ یہاں تک کہ لیگ نے مسلم ہے تو مسلم لیگ میں آ، کانگریس بھی دیا جس کا مطلب یہ تھا کہ اس کے نزدیک مسلمان اور مسلم لیگ لازم و ملزم تھے۔ اس موقف کے بر عکس مولانا مودودی کا تصور مسلم قومیت ایک کثر اور راست العقیدہ (puritan) تصور تھا۔ مولانا مودودی مسلمانوں کو دو حصوں یعنی 'نسلی مسلمان' اور 'عقلی مسلمان' میں تقسیم کرتے تھے۔ ان کا خیال تھا کہ مسلمانوں کی اکثریت ہر یہ نسلی مسلمان ہے اور ان کے مسلمان ہونے کی وجہ صرف ان کا مسلمان گھر انہوں میں پیدا ہوتا

ہے۔ ان کا خیال تھا کہ یہ نسلی مسلمان ہر طرح کی دنیاوی برائیوں میں ملوث ہیں اور کیا ہی نچلا طبقہ اور کیا ہی اونچا تعلیم یافتہ طبقہ، نسلی مسلمان عقیدہ و مسلک اور طرز زندگی کے اعتبار سے اسلام سے ڈور کی بھی مناسبت نہیں رکھتے۔ چنانچہ اپنے موقف کی حمایت میں دلائل دیتے ہوئے بعض انتہائی مثالوں کی مدد سے وہ یوں رائے زن ہوتے ہیں:

بازاروں میں جائیے مسلمان رہنیاں، آپ کو کوئھوں پر بیٹھی نظر آئیں گی اور ”مسلمان زانی“ گشت لگاتے ملیں گے۔ جیل خانوں کا معائنہ کیجیے ”مسلمان چوروں“، ”مسلمان ڈاکوؤں“ اور ”مسلمان بدمعاشوں“ سے آپ کا تعارف ہو گا۔ دفتروں اور عدالتوں کے چکر لگائیے۔ رشوت خوری، جھوٹی شہادت، جعل، فریب، ظلم اور ہر قسم کے اخلاقی جرم کے ساتھ آپ لفظ مسلمان کا جوڑ لگا ہوا پائیں گے۔ سوسائٹی میں پھریئے کہیں آپ کی ملاقات ”مسلمان شرایبوں“ سے ہو گی، کہیں آپ کو ”مسلمان قمار باز“ ملیں گے۔ کہیں ”مسلمان سازندوں“ اور ”مسلمان گویوں“ اور ”مسلمان بجاہزوں“ سے آپ دوچار ہوں گے۔ بھلا غور تو کیجیے یہ لفظ ”مسلمان“ کتنا ذلیل کر دیا گیا ہے اور کن کن صفات کے ساتھ جمع ہو رہا ہے۔ مسلمان اور زانی! مسلمان اور شرابی! مسلمان اور قمار باز! مسلمان اور رشوت خور! اگر وہ سب کچھ جو ایک کافر کر سکتا ہے وہی ایک مسلمان بھی کرنے لگے تو پھر مسلمان کے وجود کی دنیا میں حاجت ہی کیا ہے۔

ان عامتہ مسلمین کے برخلاف جن کی اکثریت نسلی مسلمانوں پر مشتمل تھی، مولانا مودودی کے مطابق دوسری طرح کے مسلمان وہ تھے جنہوں نے اسلام کو ارادتا اور اپنے شعور کو استعمال کرتے ہوئے اختیار کیا تھا۔ مولانا ان کو عقلی مسلمان قرار دیتے ہیں اور ان مسلمانوں کے ایک صاحب گروہ سے ہی وہ قیام اسلام کے لیے اپنی توقعات وابستہ کرتے ہیں۔

مولانا مودودی کے فکر میں جو تصور محور کی حیثیت رکھتا ہے وہ اسلامی نظام اور اسلامی ریاست کا تصور ہے۔ قیامِ پاکستان سے قبل جب مولانا نے اسلامی ریاست کے اپنے آئینہ میں اور مسلمانوں کی جو دو اقسام انہوں نے قائم کی تھیں، اس کے تناظر میں غور و فکر کیا تو وہ

قائم کرنا دشوار نہیں ہو گا کہ مسلم قومیت ایک ایسا سیاسی تصور تھا جو ہندوستان کے بعض مخصوص حالات میں مسلم قیادت کی طرف سے پیش کیا گیا۔ مسلم قومیت کو اسی طور پر ایک سیاسی تصور قرار دینے کا مطلب یہ بھی ہے کہ یہ تصور کوئی نہ ہبی تصور نہیں تھا جس کی تشکیل نہ ہب نے کی ہوا رہ جس کا تسلیم کیا جانا عقیدے کی حیثیت رکھتا ہو۔

دو قوی نظریے کی گنتگو کو مسلم لیگ اور قائدِ اعظم تک محدود رکھا جائے تو کہا جاسکتا ہے کہ لیگ کا قیام مسلمانوں اور بالخصوص ان کے علماء میں کے مفادات کو پیش نظر رکھتے ہوئے عمل میں آیا تھا۔ ان مفادات کا احساس اس وقت آجائے گرہوا تھا جب ہندوستان میں انگریزی طرز کی تعلیم کو فروغ حاصل ہوا اور یہ تعلیم ملازمتوں کی کلید بنی۔ نیز انگریز کی سیاسی حکمت عملی کے تحت جب ملک میں نمائندہ ادارے قائم ہونے شروع ہوئے اور ان کے لیے ابتدأ نامدگی اور پھر رفتہ رفتہ انتخاب کے اصول کو اختیار کیا گیا تو مسلمان علماء میں کو یہ احساس ہوا کہ ایک جانب مسلمانوں کی تعلیمی پسمندگی اور دوسری طرف ان کے عددی طور پر کم ہونے کے نتیجے میں وہ مستقبل میں معاشی اور سیاسی دوڑ میں پیچھے رہ جائیں گے۔ چنانچہ سید احمد خان کے تصنیع میں جہاں مسلم علماء میں نے انسویں صدی کے اوپر اور بیسویں صدی کے آغاز پر انگریزی تعلیم کے حق میں مسلم رائے عامہ کو ہمارا کرنے کی کوشش کی وہی انہوں نے نمائندہ اداروں میں بہتر نمائندگی کے حصول کے لیے کاوشوں کا آغاز بھی کیا۔ مسلم لیگ کا قیام بھی اسی پس منظر میں ہوا۔ واضح رہے کہ تعلیم، ملازمت اور نمائندگی کے حصول کی یہ کوششیں موجود حالات میں اپنی حیثیت کو بہتر بنانے کی کوششیں تھیں اور ان کوششوں کا مقصد دنیاوی ہی تھا۔ البتہ ان مقاصد کے حصول کی خاطر مسلمانوں کے لیے ضروری تھا کہ وہ ایک سیاسی پلیٹ فارم پر سیکھا ہوں اور اس سیکھائی کے لیے کوئی مشترک قدر اور مشترک پہچان ناگزیر تھی۔ یہاں اس امر کا ادراک بھی ضروری ہے کہ سیاسی سطح پر جمیعت سازی کے وقت متعلقہ افراد کے لیے ثقافتی شناختیں اہم کردار ادا کرتی ہیں اور ان شناختوں کے گرد افراد سیکھا ہو کر اپنے یکساں ہونے کا اعلان کرتے ہیں۔ اور یوں ثقافتی شناختیں سیاسی گروہ اور پلیٹ فارم بنانے میں مدد گارثابت ہوتی ہیں۔ اسی تناظر میں مسلم لیگ نے بھی مسلم قومیت کا نظریہ وضع کیا۔

سوال یہ ہے کہ اس جمیعت کے لیے قوم ہی کا لفظ کیوں منتخب کیا گیا۔ تو اس کا سیدھا سا

جواب یہ ہے کہ بیسویں صدی میں جس وقت لیگ مسلم قومیت کا نعرہ بلند کر رہی تھی، اس وقت قوم اور قومیت کے اصول عالمی سطح پر پذیرائی حاصل کر چکے تھے اور کر رہے تھے، ماضی کی سلطنتیں ٹوٹ رہی تھیں اور نئی قومی ریاستیں وجود میں آ رہی تھیں۔ بعد کے برسوں میں جنگِ عظیم اول کے بعد یورپ کی از سر نونقشہ گردی ہوئی اور یہ بڑی حد تک قومی حوالوں سے ہوئی۔ مزید آگے چل کر لیگ آف نیشنز بنی اور پھر اقوام متحدة کا قیام عمل میں آیا۔ اس پرے عہد میں قوموں کے حق خود را دی کوایک عالمی اصول کے طور پر تسلیم کیا گیا۔ سو ایک ایسی فضائیں جبکہ نیشنل ازم کا ہر طرف دور دورہ تھا، خود ہندوستان کے مسلمانوں اور مسلم لیگ کے لیے بھی مفید مطلب یہی سمجھا گیا کہ اس نئی طرز کی جمیعت سازی سے استفادہ کیا جائے اور مسلمانوں کو ایک قوم کے طور پر پیش کیا جائے۔ مسلم قومیت کی الوہی فرمان کے نتیجے میں نہیں بلکہ ہندوستان کے مخصوص سماجی و سیاسی حالات میں یہاں کی مسلم قیادت کی سیاسی فکر اور تجزیے کے نتیجے میں وجود میں آئی۔

قائدِ اعظم ہندوستانی سیاست میں بیسویں صدی کے اوائل میں شامل ہوئے۔ وہ ہندو مسلم سیاسی تقدیم کے خلاف تھے اور انہوں نے برہما بریس تک مسلمانوں اور ہندوؤں کے درمیان در آنے والی تقدیم کو پاشنے کی کوشش کی۔ ۱۹۱۶ء میں انہوں نے مسلم لیگ اور کانگریس کو قریب لانے میں کامیابی حاصل کی اور دونوں جماعتیں کو ایک ایسے فارمولے تک پہنچنے میں مدد دی جو ہندوستان میں سیاسی ہم آہنگ پیدا کرنے میں بہت اہم کردار ادا کر سکتا تھا۔ ۱۹۲۷ء میں انہوں نے دہلی مسلم تجاویز کی شکل میں مسلم سیاسی عமائدین کا ایک ایسا مشترک کموقوف تیار کر دیا جس میں جداگانہ انتخاب جیسے لیگ کے اساسی اصول سے دستبردار ہونے تک کی پیشکش کی گئی تھی، بشرطیکہ کانگریس اور ملک کی دوسری جماعتیں چند شرائط کو قبول کرنے پر آمادہ ہوتیں۔ ان شرائط میں سندھ، سرحد اور بلوچستان کو صوبوں کا درجہ دینے اور مرکز میں مسلمانوں کو ایک تہائی نمائندگی دینے کے مطالبات شامل تھے۔ بعد کے برسوں میں بھی جناح کی جانب سے ہندوستان کے فرقہ دارانہ مسئلے کو سیاسی سطح پر حل کرنے کی کئی پیشکشیں مختلف فارمولوں کی شکل میں سامنے آئیں لیکن ان تجاویز کو درخواست انداز سمجھا گیا۔

محمد علی جناح نے تو اپنی ذاتی افتاؤ طبع اور اپنے طرزِ بودباش میں اور نہ ہی اپنے سیاسی خیالات کے حوالے سے کوئی کثر مذہبی انسان تھے۔ وہ مغربی تعلیم سے بہرا در ہوئے اور انہوں

اس نتیجے پر پہنچ کر مسلم لیگ کی تحریک جو ریاست قائم کرنے جا رہی ہے وہ اسلامی ریاست نہیں بلکہ مسلمان قوم کی ریاست ہو گی اور کیونکہ اس مسلمان قوم کی اکثریت نسلی مسلمانوں پر مشتمل ہو گی (نیز وہ لوگ جو یہ تحریک چلا رہے تھے، مولانا مودودی کے نزدیک وہ بھی نسلی مسلمان ہی تھے) وہ تحریک پاکستان میں نہ صرف یہ کہ شامل نہیں ہوئے بلکہ انہوں نے اُس کی مخالفت میں متعدد مضامین بھی تحریر کیے۔ ۱۹۳۹ء میں (جبکہ ابھی قرارداد لاہور پیش نہیں ہوئی تھی لیکن لیگ دو قومی نظریے کے حوالے سے بات کرنا شروع کر چکی تھی) مسلم لیگ کی جانب سے دوسری بحگظ عظیم کے تناظر میں انگریز کے ساتھ مسروط تعادن کی پیشکش کے سامنے آنے پر مولانا مودودی نے یہ رائے قائم کی کہ لیگ نے موقع پر تی کا جو راست اختیار کیا ہے وہ نتیجہ اور مظہر ہے اُس کے مسلم قومیت کے تصور کا جو دیگر جدید قومی تصورات کی طرح ایک موقع پرستانہ تصور ہے۔ اس پس مذکور میں لیگ پر تنقید کرتے ہوئے مولانا نے لکھا:

‘مگر افسوس کہ لیگ کے قائد اعظم سے لے کر چھوٹے مقتدیوں تک ایک بھی ایسا نہیں جو اسلامی ذہنیت اور اسلامی طرز فکر کرتا ہو اور معاملات کو اسلامی نقطہ نظر سے دیکھتا ہو۔ یہ لوگ مسلمان کے معنی و مفہوم اور اس کی مخصوص حیثیت کو بالکل نہیں جانتے، ان کی نگاہ میں مسلمان بھی ویسی ہی ایک قوم ہیں جیسی دنیا میں دوسری اور قومیں ہیں اور یہ سمجھتے ہیں کہ ہر ممکن سیاسی اور ہر مفید مطلب سیاسی تدبیر سے اس قوم کے مفاد کی حفاظت کر دینا ہی بُس اسلامی سیاست ہے۔ حالانکہ ایسی ادنیٰ درجے کی سیاست کو اسلامی سیاست کہنا اسلام کے لیے ازالہ حیثیت عرفی سے کم نہیں ہے۔’<sup>۱۸</sup>

اوپر بیان کردہ تفصیلات اور اقتباسات سے اس امر کا اندازہ لگانا مشکل نہیں ہونا چاہیے کہ مولانا مودودی کا مسلمان قوم کا تصور کیا تھا۔ یہاں یہ بات قابل ذکر ہے کہ جہاں مولانا مودودی کا تصور اسلامی ریاست ایک عینیت پسندادہ (idealistic) آئینڈیلیسٹ تصور تھا جس کو روپہ عمل لانے کے لیے عقلی مسلمانوں کی ایک صالح جماعت کی ضرورت تھی (جس کا بہم ہونا، مسلمانوں کی طویل تاریخ کو دیکھتے ہوئے خاصا مشکل کام تھا) وہاں دوسری طرف ہندوستان کے

عام مسلمانوں اور مسلم لیگ کے حوالے سے مولانا مودودی نے جو رائے قائم کی یعنی یہ کہ یہ سب نسلی مسلمان ہیں جن کے نزدیک مسلم قومیت، تعلیم، ملازمتوں اور دیگر حقوق کے حصول کا وسیلہ تھا، تو اس رائے کو غلط قرار نہیں دیا جاسکتا۔ پچھی بات یہ ہے کہ بر صیر کے مسلمانوں کی اکثریت نے دنیا کے کسی بھی مذہب کے ماننے والوں کی طرح اپنے مذہب کو نسلی حوالے ہی سے قبول کیا تھا اور یہ بھی درست ہے کہ تحریک پاکستان جن مسلمانوں کے لیے چنانچہ گئی تھی وہ بھی خالصتاً عقلی و شعوری اور مکمل طور پر متشرع مسلمان نہیں بلکہ یہی نسلی مسلمان تھے جن کے بارے میں مولانا نے شاید زور بیان میں سخت ترین الفاظ بھی استعمال کیے اور یہ بھی درست ہے کہ ان نفوس پر مشتمل جو ملکت وجود میں آئی تھی وہ مولانا مودودی کے خدشے کے عین مطابق جدید طرز کی قومی ریاست ہی ہو سکتی تھی۔

دوسرے لفظوں میں تحریک پاکستان کے جس نظری تناظر پر مولانا مودودی کو اعتراض تھا وہ تحریک پاکستان کی اصل اور حقیقی بنیاد تھا اور جو تصویر ریاست مولانا مودودی کو مطلوب اور منصود تھا اسی سے تحریک پاکستان ہٹی ہوئی تھی۔ یہ الگ بات ہے کہ قیام پاکستان کے بعد مولانا اور ان کی جماعت کی جانب سے یہ موقف اختیار کیا گیا کہ پاکستان کا قیام اسی لیے عمل میں لایا گیا ہے تاکہ یہاں پر ایک ایسی خالص اور راجح العقیدہ اسلامی ریاست قائم کی جائے جو ان کا مقصد رہی ہے۔ مسلم لیگ بھی جس نے پاکستان کی تحریک پہلوائی تھی قیام پاکستان کے بعد اپنے سابقہ فکری اور سیاسی محور سے کچھ اس طرح ہٹی کہ اس نے بھی اسلام اور اسلامی ریاست کے نعروں کو اپنی سیاست کی بنیاد بنا لیا اور ملک کے نظریاتی بھر جان کا اہم کردار بن گئی۔

خود قیام پاکستان سے قبل مسلم لیگ کا نظریہ جو دو قومی نظریہ کہلاتا ہے اور جس نے مسلمانوں کو ایک قوم قرار دیا تھا اور جو اس طور پر ایک سیاسی تشکیل (political construct) اور سیاسی نظریہ تھا۔ گوہر قومی تحریک کی طرح مسلم لیگ نے بھی جب ایک بار مسلمانوں کو ایک قوم قرار دے دیا تو پھر عام قومی روشن کے مطابق یہ دعویٰ بھی کیا گیا کہ مسلمان ہمیشہ سے ایک قوم تھے، اور کسی اور نہیں بلکہ خود قائد اعظم نے یہ بات کہی کہ پاکستان اسی روز قائم ہو گیا تھا جس روز ہندوستان میں پہلے مسلمان نے قدم رکھا تھا۔ ایسے بیانات اور دعوے عام قومی سیاسی دعوے سے تھے اور ان کو اسی تناظر میں دیکھا جانا چاہیے۔ البتہ اگر ہندوستان میں مسلم قومیت کا معرضی جائزہ لیا جائے اور غیر منقسم ہند کے سیاسی ارتقا کے تناظر میں مسلم شناخت کے مسئلے کو دیکھا جائے تو یہ رائے

نے مغربی طرز زندگی ہی کو ساری عمر اختیار کیا، انہوں نے مغرب کے سیاسی مددوں سے اٹھ بھی  
قول کیا، مغربی قانون ساز اداروں کے طریقہ ہائے کار سے واقفیت حاصل کی، پارلیمانی  
جمهوریت، وفاقی نظام، صوبائی خودختاری اور آزاد پرلس کے تصورات انہوں نے مغرب ہی سے  
حاصل کیے۔ ہندوستانی سیاست میں قدم رکھنے پر انہوں نے انہی اصولوں کو اپنارہنمابنا یا اور پھر  
ای عمل میں ان کو یہ احساس ہوا کہ مغربی جمہوریت کا اصول ایک ایسے معاشرے میں جو بوجہ فرقہ  
وارانہ حوالے سے تقسیم ہو چکا ہو، لوگوں کو قریب لانے کی بجائے ان میں مزید خلیج پیدا کرنے کا  
ذریعہ بن سکتا ہے اور اس خطرے سے عہدہ برآ ہونے کا واحد راستہ یہ ہے کہ اقلیت سے وابستہ  
لوگوں کو ملکی امور میں نہ صرف نمائندگی دی جائے بلکہ ان کے عدی تناسب سے کچھ زیادہ نمائندگی  
دی جائے تاکہ ان میں تحفظ کا احساس پیدا ہو۔ یہ سوچ بھی کوئی جناح صاحب کی ایجاد بندہ نہیں تھی  
بلکہ یہ بھی ایک مغربی تصور ہی ہے جو عمل اثبات (affirmative action) کہلاتا ہے جس کا  
مقصد پچھڑے ہوئے اور نبنتا پسمندہ حقوق کو ان کی تعداد سے زیادہ حق دے کر ان کے اور زیادہ  
خوشحال حقوقوں کے درمیان خلیج کو کم کرنا ہوتا ہے۔ اس عمل کو اگر خلوص اور دیانت داری کے ساتھ  
جاری رکھا جائے تو کچھ وقت گزرنے کے بعد قومی تباہی کی بنیاد پر مضبوط ہونا شروع ہو جاتی ہیں۔  
محمد علی جناح ہندوستان کی مسلم اقلیت کے حقوق کے پاسدار تھے اور ایک اقلیت کے  
حقوق کے لیے آواز اٹھانا اور ان حقوق کو ممکن بنانے کے لیے سیاسی راستے تلاش کرنا کوئی نہیں  
مشن نہیں بلکہ ایک سیاسی جدوجہد ہے۔ ہندوستان کے تناظر میں اس کا لازمی مقصد ملک کی تقسیم  
نہیں تھا اور جناح صاحب نے بھی آخر وقت تک ایسے سیاسی فارموں لے پیش کیے یا ایسی سیاسی  
پوزیشنیں اختیار کیں جن میں مفاہمت، بقاء باہمی اور ہندوستان کے اتحاد کے عناصر موجود  
تھے۔ ۱۹۲۰ء کی والا ہوریزوں جس کو قیام پاکستان کی بنیاد قرار دیا جاتا ہے، اس میں بھی  
ہندوستان کی مکمل جغرافیائی تقسیم کی بات نہیں کی گئی تھی اور جو تجاذب یزدی گئی تھیں وہ ایک قابل عمل اور  
سلمانوں کے لیے قابل قول ہندوستانی آئین کو ممکن بنانے ہی کے لیے دی گئی تھیں۔ ۱۹۳۶ء  
تک جناح صاحب کی یہ پوزیشن برقرار رہی جب انہوں نے کینٹٹ مژہ پلان کو تعلیم کرنے کا  
ہندوستانی جس میں ہندوستان کی وحدت کی نہ کسی شکل میں برقرار رہتی تھی۔ لیکن ۱۹۴۷ء سے  
۱۹۴۹ء تک پیش کی جانے والی تجاذب یزد کا نگریں کا رد عمل جارحانہ اور عدم مفاہمت کا تھا۔ کانگریس

ایک مضبوط مرکز کو ہندوستان کے اتحاد کی ضمانت تصور کرتی تھی اور صوبائی حقوق اور فرقہ وارانہ ہم آہنگی کے لیے اقلیتوں کو مناسب تحفظات دینے کی روادار نہیں تھی۔ یہ وہ پہلو ہے جس کا دراک اب ہندوستانی تاریخ نویسی میں بھی جگہ پار ہا ہے۔

ہندوستان میں فرقہ وارانہ ہم آہنگی کے لیے پیش کی جانے والی تجاوز کے مستقل استرداد کے نتیجے میں ہی مسلم قومیت کے تصور نے علیحدہ مملکت کے مطالبے کی شکل اختیار کی اور یوں ایک نسلی و ثقافتی تصور، علاقے (territory) کے عصر کے ساتھ ہم آہنگ ہو کر ایک نئی مملکت کی بنیاد بنا۔

### پاکستان میں قومی شخص کا بحران

قیام پاکستان کے بعد سوال یہ تھا کہ اس نئی مملکت کی قومی شناخت کیا ہو گی۔ اگر اس مملکت کو مسلم قومیت ہی کی بنیاد فراہم کی جاتی تو مذہبی منافشات اور فرقہ وارانہ تقسیم یہاں پھر سراٹھا سکتی تھی۔ سو قیام پاکستان پر قائدِ اعظم نے واضح طور پر یہ اعلان کیا کہ یہاں شہریوں کو برابر کی حیثیت حاصل ہو گی اور ان کو مذہب کے حوالے سے اکثریت اور اقلیت میں تقسیم کرنے کی غلطی دہرائی نہیں جائے گی۔ بھی وجہ ہے کہ اپنی ۱۹۴۷ء کی تقریر میں انہوں نے واشگٹن الفاظ میں اعلان کیا کہ پاکستان میں رہنے والے مختلف مذاہب کے بیروکار اپنے اپنے مذہب اور مسلک پر چلنے میں آزاد ہوں گے اور ریاست کامل طور پر غیر جانبدار ہو گی اور اپنے سب شہریوں کو ایک ہی نظر سے دیکھیے گی۔<sup>۱۹</sup> قائدِ اعظم کی یہ تقریر ملک کو ایک جدید قومی ریاست بنانے کے منشور کی حیثیت رکھتی ہے۔ جدید قومی ریاستیں از روئے آئیں شہریوں کی برادری کے اصول پر تعمیر ہوئی ہیں اور یہی ہدف جناح صاحب کے ذہن میں پاکستان کے لیے تھا لیکن قیام پاکستان کے بعد اس ہدف کو نظر انداز کر دیا گیا اور ملک کے آئین اور ریاست میں شہریوں کو برادری کا درجہ دینے کی بجائے ان کے درمیان تمیز و امتیاز کی بنیاد ڈالی گئی یہاں تک کہ اب بھی یہ دعویٰ کیا جاتا ہے کہ دو قومی نظریہ ایک مستقل اور اٹلی حقیقت ہے۔

سوال یہ ہے کہ پاکستان میں ایک جدید قومی ریاست اور ایک پاکستانی قوم کی تشكیل کیوں نہیں ہو سکی۔ اس ضمن میں مختلف وجود ہیان کی جاسکتی ہیں مگر دو اہم ترین وجود ایسی ہیں جن

حال رہی ہے۔ اثنان کے مطابق:

‘قوم، تاریخی طور پر ابھرنے والی ایک ملکی جمیعت ہے جو مشترک زبان، علاقے، اقتصادی زندگی اور نفیاتی ساخت کی حال ہوتی ہے اور یہ سب عوامل ایک ہم آہنگ ثقافت کی صورت میں ظاہر ہیں، یہ اثنان کی پتیریف واقعی ایک مناسب تعریف ہے البتہ اس تعریف کی ایک بڑی خاتمی اس کا ’تعریف‘ ہونا ہے۔ سماجی حقائق اور احوال مختلف نظری طریقوں سے بیان (theorise) کیے جاسکتے ہیں۔ ان نظری بیانات کو سماجی حقائق کے مزید مطالعے سے مزید بہتر بنایا جا سکتا ہے۔ یہ بات بھی قابل ذکر ہے کہ ایک نظری تشریح (theory) بنیادی طور پر کسی سماجی حقیقت کی پیداوار اور اس کا حاصل ہوتی ہیں۔ نظری تحریجات اور نظری سانچے سماجی حقیقت کو جنم نہیں دیتے۔ اس کے بر عکس اگر کسی سماجی حقیقت یا کیفیت کو نظری طور پر بیان کرنے کے بجائے اس کی تعریف طے کرنے کی کوشش کی جائے یا پہلے سے موجود ایک تعریف کا اس عمل پر اطلاق کیا جائے تو یہ طریقہ کار اس لیے مشکلات کا باعث ہو سکتا ہے کہ تریضیں اپنی جگہ جامد ہوتی ہیں۔ ان کا اطلاق مختلف صورتوں پر کرنے سے اگر تباخ حسب توقع حاصل ہو جائیں تب تو کوئی مسئلہ پیدا نہیں ہوتا۔ تعریف کی بھی تو شیق ہو جاتی ہے اور جس چیز پر اس کا اطلاق کیا گیا ہو وہ بھی سندِ قبولیت کی حال ہو جاتی ہے۔ لیکن اگر اس تعریف کا کسی صورت حال پر اطلاق کرنے سے عدم تطابق واضح ہوتا ہو تو اس صورت میں بالعموم تعریف پر تحریف سوال نہیں اٹھایا جاتا البتہ متعلقہ صورت حال یا سماجی حقیقت کو رد کرنے کا ویسا اختیار کر لیا جاتا ہے۔ مثلاً پہلی ازم ہی کوں نہیں۔ ہمارے یہاں بارہا ایسا ہوا ہے کہ اس کی کسی مخصوص تعریف کو مستند نہ ہر اکر قومیت کے کسی دعوے کو سمجھنے کی کوشش کی گئی اور اگر مذکورہ قومیت سو فیصد اس تعریف پر پوری نہیں اتری تو پھر یہی نہیں کہ اس تعریف کی موزوںیت کو زیر بحث نہیں لایا گیا بلکہ خود اس قومی مطالبے ہی کو یکسر نظر انداز کر دیا گیا اور اس بات کی ضرورت محسوس نہیں کی گئی کہ یہ واضح کیا جائے کہ مذکورہ قومی اکر قوم کی تعریف پر پوری نہیں اترتا تو پھر اس کی تشریح تغییر کس طرح کی جائے۔ اس گفتگو کا خلاصہ یہی ہے کہ ہم قوم اور قومیت کے تصورات کو تاریخی نقطہ نظر سے دیکھیں اور کوئی ڈھائی صد یوں پہلی ہوئی اس تاریخ سے ان رجحانات کا مفہوم اخذ کریں اور ایک گلی بندھی اور جامد تعریف کو وضع کر کے اس کی روشنی میں قوم اور قومیت کے

بیسوں مظاہر کو سمجھنے کی سعی لا حاصل سے احتراز کریں۔

## قومی تشکیل اور قومی تشخیص

تاریخی اعتبار سے پیش از م کا جدید تصور اٹھارویں صدی کی پیداوار ہے، جب قوم ایک جدید اور سیاسی طور پر متشکل وحدت کے طور پر سامنے آئی اور پیش از م کو ایک ایسے جذبے کے طور پر بیان کیا گیا جس کے اندر یہ صلاحیت موجود تھی کہ وہ انسان کو اپنی ذات سے باہر وابستگی کا ایک اجتماعی محور فراہم کرتا تھا۔ پیش از م میں یہ صلاحیت بھی موجود رہی ہے کہ وہ فرد کو اجتماع یا اجتماعی مقاصد کی خاطر قربانی دینے پر بھی آمادہ کرتا ہے۔ گوکی اجتماعی مقصد سے والبُشگی یا کسی سر زمین اور اس کی روایات سے تعلق کے جذباتِ ماضی میں بھی موجود رہے ہیں مگر ایک سیاسی جمیعت کے طور پر قوم کا ظہور اور اس جمیعت سے والبُشگی کا، فرد کا احساس ایک جدید سیاسی تصور ہے جو اٹھارویں صدی میں قومی ریاستوں کے وجود میں آنے کے ساتھ ظہور میں آیا۔ اس صدی میں امریکہ آزاد ہوا، فرانس میں انقلابات آئے اور ان انقلابات نے تاریخ کو ایک نئے راستے پر ڈال دیا۔ یہ انقلاباتِ مخصوص سیاسی انقلابات نہیں تھے بلکہ یہ سماجی انقلابات بھی تھے جنہوں نے ماضی کے فوڈل سماجی رشتہوں کی جگہ سرمایہ دار طبقے کی ریاستیں تھیں۔ اس طبقے نے اپنے مناد کے پیش نظری ریاستوں کی تجارت پیشہ سرمایہ دار طبقے کی ریاستیں تھیں۔ اس طبقے نے اپنے مناد کے پیش نظری ریاستوں کی سرحدیں متعین کیں تاکہ اپنی اپنی قومی ریاستوں میں ان کو اور ان کے سرناۓ کو سر بلندی حاصل ہو۔ اس سرمایہ دار طبقے کو ایک مخصوص علاقے پر اپنے تصرف کو لیتی ہنانے کے لیے اور اس علاقے میں رہنے والے شہریوں کے تعاون کے حصول کے لیے سب شہریوں کے ایک قوم ہونے کا دعویٰ کرنا پڑا۔ قومی ریاست کے باشندوں کو اس جمیعت سازی سے کم از کم یہ فائدہ حاصل ہوا کہ اصولاً ان کو برابر کا شہری تسلیم کیا گیا، ان کے شہری حقوق کا اعتراف کیا گیا، ان کو ووٹ کا حق دیا گیا اور سرمایہ دار طبقوں کو ان کی دلچسپی کے لیے بعض رعایتوں کا وعدہ کرنا پڑا۔ سو جمہوریت پیش از م کے ساتھ ہم آہنگ ہوئی اور جدید قومی ریاستیں، جمہوری ریاستیں قرار پائیں۔

اٹھارویں صدی میں ہی یہ تصور شہلی امریکہ اور فرانس سے آگے بڑھ کر یورپ کے اور دوسرے علاقوں میں مقبول ہوتا شروع ہوا۔ انیسویں صدی میں یورپ بھر پر طریقے سے اس کا

سے صرف نظر نہیں کیا جاسکتا۔

پہلی بات تو یہ کہ جیسا کہ اس مضمون کے ابتدائی حصوں میں وضاحت کی گئی ہے کہ قومی ریاستیں مخصوص سماجی حالات میں وجود میں آتی ہیں اور مخصوص سماجی طبقات اپنے مفادات کے پیش نظر اس قسم کی تشکیل کرتے ہیں۔ گزشتہ صفات میں یورپ اور امریکہ کی مثالوں سے یہ بھی دکھایا گیا ہے کہ کس طرح وہاں اُبھرتے ہوئے سرماںیدار طبقے نے فیوڈل سماجی نظام کو غلست دے کر ایک نئی طرز کی معاشرت کی بنیاد رکھی اور کس طرح جدید قومی ریاست وجود میں آئی۔ قیام پاکستان کے وقت کے سماجی حالات پر نظر ڈالیں تو یہ اندازہ لگانے میں کوئی دشواری نہیں ہوتی کہ اس وقت ہمارے یہاں ایک ایسا سرماںیدار طبقہ موجود نہیں تھا جس کے اندر اپنا راستہ نکالنے کی جرأت اور فیوڈل نظام سے نکرانے کا حوصلہ ہوتا اور جس میں وہ فکری تروتازگی موجود ہوتی جو ایک بڑی سماجی تبدیلی کی رہنمائی کرتی ہے۔ ہمارے یہاں جو سرماںیدار طبقہ موجود تھا وہ استعمار کی بے ساکھیوں پر چلنے کا عادی تھا اور جا گیر دار طبقے کے ساتھ جو خود بھی اپنی جھوٹی کرد弗 اور رعنوت کے لیے انگریز کامرون مت تھا، اس سرماںیدار طبقے کا کوئی قابل ذکر نوعی تضاد بھی نہیں تھا۔ دونوں استعماری موقعے قلم کے شاہکار تھے اور دونوں کی جمینیں نیاز ایک ہی آستانے پر جھکتی تھی۔ ان کی تربیت ساتھ رہنے کے لیے کی گئی تھی نہ کہ ایک دوسرے کے خلاف نبرد آزمائیں کے لیے۔ پاکستان کا قیام ایک سیاسی تبدیلی کی حیثیت تو رکھتا تھا کہ مسلم اکثریتی علاقوں پر مشتمل ایک الگ مملکت مسلمانوں کے لیے حاصل کر لی گئی مگر قیام پاکستان ایک سماجی انقلاب نہیں تھا جس سے سماجی رشتہوں کی نوعیت میں تبدیلی آتی، پیداواری نظام تبدیل ہو جاتا اور نظام کہنہ کی جگہ ایک نیا نظام لے لیتا۔ سو سماجی حالات جوں کے توں رہے اور بالا دست طبقات کی حیثیت میں سرے سے کوئی فرق نہیں آیا۔

دوسری اہم بات یہ کہ آزادی کے فوراً بعد ریاست کے ساسی انتدار پر افسر شاہزادی اور

آمریت کے بعد ۱۹۵۸ء میں ملک میں مارشل لاء نافذ ہوا اور پھر فوجی اقتدار ایک معمول کی حیثیت اختیار کر گیا۔

آمریتیں اپنے جو ہر میں اخلاقی اور قانونی احتجاق سے محروم ہوتی ہیں۔ سو ہماری آمریتیں بھی اس اصول سے متبرأ نہیں تھیں۔ فوجی آمریتوں نے احتجاق کے اصول کے لیے دو طرح کے راستے اختیار کیے۔ قانونی احتجاق تو انہوں نے عدیلہ کو زیر دام لا کر حاصل کر لیا البتہ سیاسی و اخلاقی احتجاق کے حصول کے لیے مذہب کو استعمال کیا گیا۔ اس طرزِ عمل کا نقطہ عروج ملک کے تیرے مارشل لا کے دوران جزل ضمایع الحلق کا ذریعہ اقتدار تھا جب بدترین قسم کی عقوباتیں اور سزا میں، سیاسی آزادیوں پر پابندیاں اور حقوق کا اخلاف اسلام کے نام پر روکا گیا۔

افسر شاہی اور فوج کی آ مرانہ روشن اور فلسفے کو قومی ریاست کا تصور راس نہیں آ سکتا تھا کیونکہ یہ ریاستیں شہریوں کے حقوق کو تسلیم کرنے کے بعد ہی قائم ہو سکتی ہیں اور ریاست کے باشندوں کے اقتدار اعلیٰ کو تسلیم کیے بغیر قومی ریاست کا تصور نہیں کیا جاسکتا۔

یہاں یہ ذکر کیا جبکہ کار آمد ہو سکتا ہے کہ قومی ریاست نہ بننے کی وجہ سے پاکستان میں کس قسم کے تصورات کو فروع حاصل ہوا، ریاست نے کس قسم کی پالیسیاں وضع کیں اور ان پالیسیوں کو نظریاتی ڈھان کیا فراہم کی گئی۔ اس کے ساتھ ساتھ یہ بھی دیکھا جانا چاہیے کہ ریاست کی ان پالیسیوں اور اس کی آئینہ یا لوگی کے رد میں کس قسم کے رحمانات سامنے آئے اور ان رحمانات نے اپنی نظریاتی تفکیل کن حوالوں سے کی۔ مضمون کے اس حصے میں انہی دو پہلوؤں پر روشنی ڈالنے کی کوشش کی گئی ہے:

(۱) ریاست کی پالیسیوں کے ضمن میں سب سے اہم پالیسی اس کا متعارف کردہ اقتصادی نظام تھا جس کا مقصد سماجی انصاف کو یقینی بنانے کے بجائے ترقی کی ایسی حکمت عملی کو اختیار کرنا تھا جس سے مراعات یافت طبقات ہی زیادہ فائدہ الحاصلتے تھے۔ ریاست، اقتصادی سوچ کا محور یہ تصور تھا کہ سرمائے کی پیدائش سب سے مقدم ہے کیونکہ یہی بہم کردہ سرمایہ بعد میں ترقیاتی منصوبوں پر صرف کیا جائے گا۔ اگر سرمائے کی تفکیل کے لیے معاشرے میں نابرادری کو فروع بھی دینا پڑے تو دینا چاہیے اور اگر علاقائی تفادات پیدا ہو تو اس کو بھی برداشت کرنا چاہیے۔ اس سوچ کے نتیجے میں ملک میں

علاقوں تفریق میں اضافہ ہوا، یہاں تک کہ سابقہ مشرقی پاکستان نے مجبور ہو کر علیحدگی کا راستہ اختیار کیا۔ حقیقت یہ ہے کہ مشرقی پاکستان کے حوالے سے ریاست کی پالیسی داخلی استعماریت کی پالیسی تھی۔ گویا ایک ملک اپنے ہی ایک حصے کو نوآبادی کے طور پر استعمال کر رہا تھا۔

(۲) ریاست کی دوسری قابل ذکر پالیسی اس کے سیاسی کردار کے حوالے سے سامنے آئی۔ ریاست نے خود کو جمہوریت کے قالب میں ڈھانے کے بجائے ایک آمرانہ نظام کا علمبردار بنایا۔

(۳) علاقوں تفاوت کو فروغ دینے والی معیشت اور آمریت پر مشتمل سیاسی نظام کے تحت مرکز اور صوبوں کے درمیان جو رشتہ استوار کیا گیا وہ شدید مرکزیت پسندی کا حال تھا۔ اس نظام میں صوبائی خود اختاری کا تصور عنقا تھا، مالیاتی وسائل مرکز کے کنٹرول میں تھے، پالیسی سازی تمام تر مرکز کے پاس تھی، چھوٹے صوبوں کے قدرتی وسائل نہ صرف یہ کہ ان کی مرضی اور منشا کے خلاف استعمال کیے جا رہے تھے بلکہ بہت سی صورتوں میں خود ان کو اپنے وسائل سے مستفید ہونے کا موقع میسرا نہیں تھا۔

(۴) ریاستی پالیسیوں میں چوتھی اہم پالیسی مختلف اداروں میں نمائندگی کی غیر منصفانہ روشن تھی جس کے نتیجے میں بعض صوبے حق تلفی کا شکار ہوئے۔ مشرقی پاکستان کی ایک بڑی شکایت یہ تھی کہ اس کو بلکل اداروں میں اس کی آبادی کے تناسب سے نمائندگی حاصل نہیں تھی۔

مشرقی پاکستان ملک کی آبادی کے ۵۲ فیصد پر مشتمل تھا جبکہ ملک کے مغربی حصے میں آبادی کا ۳۶ فیصد حصہ آپا تھا۔ اصولی طور پر ملک کی پاریمان میں اور دیگر سیاسی و انتظامی اداروں میں مشرقی پاکستان کی اس عددی برتری کا لاحاظہ رکھا جانا چاہیے تھا لیکن قیامِ پاکستان کے بعد سے ہی مختلف حیلوں سے مشرقی پاکستان کے اس حق سے انحراف کی کوششیں شروع ہو گئیں۔ اگر کبھی اس حق کی قبولیت کے لیے دباؤ بڑھاتو یا تو سیاسی جزوؤ اور تغییب و تحریک کے ذریعے اور بعض بزرگی رہنماؤں کے ساتھ سودے بازی کر کے معاملے کو دبادیا گیا یا پھر طاقت کے نگے استعمال کے

ذریعے بھاگل کی آواز کو دبانے کی کوشش کی گئی۔ ۱۹۵۲ء میں جب دستور ساز اسمبلیِ محمد علی بوگرہ فارمولے کی صورت میں ایک ایسے اتفاقی رائے کے قریب بیٹھ گئی جس کے ذریعے مشرقی پاکستان کی نمائندگی کے مسئلے کو وہاں کی سیاسی قیادت کی اکثریت کی تائید سے حل کرنے کا راستہ تلاش کر لیا گیا تو گورنر جنرل نے دستور ساز اسمبلی کو توڑ دیا۔ جہاں یہ اقدام آئئی ذرائع سے نمائندگی کے مسئلے کو حل کرنے سے انکار کی پالیسی کا مظہر تھا وہاں ۱۹۵۲ء کا دستور مشرقی پاکستانی عوام دین کے ایک حصے کو تغییر و تحریک کے ذریعے مرکز کے پسندیدہ فارمولے پر راضی کرنے کی نشاندہی کرتا تھا۔ اس دستور نے مغربی اور مشرقی پاکستان کے درمیان برادری کی بنیاد پر نمائندگی کا فیصلہ کیا جو صریحاً خلاف انصاف تھا لیکن اس فیصلے کے لیے مشرقی پاکستان کے بعض سرکردہ رہنماؤں کی تائید حاصل کر لی گئی۔ لیکن اس قسم کے وقتی انتظامات دیر پا ثابت نہیں ہو سکتے تھے اور بھاگلی عوام کو طویل عرصے کے لیے ان کے حقوق سے محروم نہیں رکھا جاسکتا تھا۔ بھاگل کی حقوق طلبی کے مطالبات کو بزور دبانے کی پالیسی بھی وقتی فوتوں استعمال کی جاتی رہی۔ یہاں تک کہ ۱۹۷۰ء کے انتخابات کے بعد انتسابی نتائج کو تسلیم کرنے سے انکار کر کے وہاں فوجی کارروائی کی گئی جو بالآخر اس خطے کی ملک سے عیحدگی پر منتج ہوئی۔

ملک کے سیاسی و انتظامی اداروں میں مناسب نمائندگی نہ ملنے کی شکایت سابقہ مشرقی پاکستان تک محدود نہیں تھی۔ ملک کے دوسرے چھوٹے صوبے بھی یہی شکایت کرتے رہے ہیں اور آج بھی صورت حال ماضی سے بہت مختلف نہیں ہے۔ خاص طور سے ملک کے کلیدی اداروں مثلاً فوج، سول سروس، سرکاری کار پوری شنوں وغیرہ میں چھوٹے صوبوں بالخصوص بلوچستان کی نمائندگی بہت کم ہے اور یہ چیز وہاں بے چینی کا ایک بنیادی سبب ہے۔

(۵) ریاست کی مذکورہ بالا پالیسیوں، اس کے اقتصادی فلسفے، اس کی آمرانہ ساخت، اس کے مرکزیت پسندانہ و فاقہ نظام اور ملکی اداروں میں مختلف صوبوں کی غیر منصفانہ نمائندگی کے نتیجے میں ظاہر ہے کہ اضطراب اور بے چینی ہی پیدا ہو سکتی ہے اور ایک

عام شہری کی نظر میں ریاست کا مجموعی کردار لا ت مقید نہ ہوتا ہے۔ عوام اس صورت حال پر عدم اطمینان کا اظہار مختلف شکلوں میں کر سکتے ہیں اور اپنے احتجاج کو مختلف زاویوں اور ذریعوں سے مربوط بھی بناتے ہیں۔ اسی امکان سے عہدہ برآ ہونے کے لیے اور شہریوں کو ریاست کی پالیسیوں پر راضی بہ رضار کرنے کی خاطر جو سب سے کارآمد طریقہ ہو سکتا ہے وہ نظریاتی ذرائع کا استعمال ہے۔ ریاستیں دو ہی طرح سے اپنے شہریوں کو کنشروں کرتی ہیں۔ ایک تو اپنی قوت قاہرہ سے جس کا مستقل استعمال بعض اوقات شہریوں میں ایسا ردعمل پیدا کر سکتا ہے جس سے عہدہ برآ ہونا ریاست کے لیے مشکل ہو۔ دوسرا طریقہ نظریاتی تعلیم اور تبلیغ ہے جس کے ذریعے شہریوں کو موجود نظام کوہی بہترین اور مقدس نظام باور کرایا جاتا ہے۔ پاکستان میں یہ کام اسلام کے نام پر کیا جاتا رہا ہے۔ قطع نظر اس کے ملک کے حکمران اور ریاستی عملاء خود کس پائے کے مسلمان تھے اور ان کی ذاتی زندگیوں میں اسلام کی اخلاقی تعلیمات کا کتنا پرتو نظر آتا تھا، عوام کے لیے یہ سب اسلام ہی کو اپنا نظریہ ہا کر پیش کرتے تھے اور عوام سے توقع رکھتے تھے کہ وہ ہر اس چیز کو آنکھیں بند کر کے قبول کر لیں جو اسلام کے نام پر پیش کی گئی ہو یا جس کی توجیہہ اسلام کے حوالے سے کی گئی ہو۔ چنانچہ ملک میں جدا گانہ انتخاب کا نظام قائم کیا گیا تو اس کو اسلام کا تقاضا قرار دیا گیا۔ مشرقی اور مغربی پاکستان کے درمیان برابری کا فارمولہ وضع ہوا تو اسے اسلامی مساوات اور بھائی چارے کے رنگ میں پیش کیا گیا۔ مرکز کی بالادستی قائم کی گئی تو مکروہ صوبوں کو یہ بتایا گیا کہ اسلام وحدت اور مرکزیت کی تعلیم دیتا ہے، خواتین کو قومی زندگی سے دور رکھنا مقصود ہوا تو کہا گیا کہ اسلام مساوات مردو زن کی اجازت نہیں دیتا۔ یہاں تک کہ بائی پاکستان کی ہشیرہ ایک فوجی آمر کے خلاف انتخابی میدان میں اپنے تو سرکاری مولویوں سے یہ بیان دلوائے گئے کہ ایک عورت اسلامی ریاست کی سربراہ نہیں بن سکتی، اتفاقیوں کو قومی زندگی میں ثانوی حیثیت دینا مقصود ہوا تو ملک کے دستور تک میں یہ لکھ دیا گیا کہ ریاست کا نام ہب اسلام ہے اور یہ کہ کوئی غیر مسلم ملک کا صدر یا وزیر اعظم نہیں بن سکتا۔ گویا غلام محمد، ایوب خان اور جزل بھی خان جیسے بد اخلاق و بد اطوار لوگ تو

ملک کے سربراہ ہو سکتے ہیں کیونکہ وہ مسلمان تھے لیکن جسٹس دراب پٹیل جیسے متین اور روشن خیال انسان انتخاب کے ذریعے بھی ملک کے صدر یا وزیر اعظم نہیں ہو سکتے کیونکہ وہ غیر مسلم ہیں۔ آئینہ یا لوگی کا یہی استعمال ملک کی خارجہ پالیسی کو لوگوں کی تنقید سے بچانے کے لیے بھی کیا جاتا رہا ہے۔ چنانچہ پاکستان نے مغرب اور امریکہ کا حلیف بننے کا فیصلہ کیا تو کہا گیا کہ یہ لا دین اشتراکی بلاک کے خلاف اہل کتاب عیسائیوں کے ساتھ اتحاد ہے۔ لیاقت علی خان نے اپنے دورہ امریکہ میں پاکستان اور امریکہ کے نئے استوار شدہ تعلقات کو ایک روحانی پل (spiritual bridge) قرار دیا، روس کے خلاف پاکستان نے امریکہ کی پشت پناہی اور سی آئی اے کے تعاون سے مہم کا حصہ بننا قبول کیا تو اس کو جہادی مقدس اصطلاح سے مزین کیا گیا۔ یہ اور ایسے ہی بہت سے دیگر واقعات یہ واضح کرنے کے لیے کافی ہیں کہ پاکستان میں ریاست کی نظریاتی سوچ کیا رہی ہے اور اسلام کو کس ہولت کے ساتھ ہر جائز و ناجائز پالیسی کی ڈھان بنا دیا جاتا ہے۔

قیامِ پاکستان کے بعد قائدِ اعظم نے جس قومی ریاست (Nation State) کا تصور دیا تھا اُس میں مذہب کے اس بے جا استعمال کی کوئی گنجائش نہیں تھی اور نہ ہی قائدِ اعظم کا نظریہ پاکستان وہ نظریہ پاکستان تھا جو بعد میں مختلف حکومتوں کے زبانِ زدنظر آتا ہے۔

ریاست کی پالیسیوں اور اُس کے نظریے کے رد عمل میں ملک میں جو مضبوط ترین اخلاقی نقطہ نظر اور احتجاج سامنے آیا وہ چھوٹے اور متاثرہ صوبوں کی طرف سے تھا کیونکہ وہی مرکزی استبدادی پالیسیوں کا سب سے زیادہ ہدف بھی بنے تھے چنانچہ مرکزی اقتصادی حکمت عملی کو سب سے زیادہ ان صوبوں کی جانب سے چلتی کیا گیا جو اپنی اقتصادی پس مندگی پر شکایت تھی اور جن کو اپنے وسائل کے چھن جانے پر اعتراض تھا اور بجا طور پر یہ شکایت تھی کہ ترقیاتی منصوبوں کو ہناتے وقت ان کے علاقوں کو نظر انداز کر دیا جاتا ہے۔

ریاست کی آمرانہ پالیسیوں کے خلاف احتجاج کی روایت بھی چھوٹے اور متاثرہ صوبوں میں زیادہ نمایاں ہو کر سامنے آئی۔ مشرقی پاکستان جب تک ملک کا حصہ رہا جمہوری تحریکوں میں پیش پیش رہا۔ دوسرے چھوٹے صوبے بھی بھائی جمہوریت کی تحریکوں میں پیش پیش

رہے کیونکہ جمہوری نظام ہی میں ان کو اپنے حقوق کی بازیافت ممکن نظر آتی تھی۔ صوبائی خود اختاری شروع ہی سے صوبوں کا مطالبہ رہی اور اس کے لیے انہوں نے میسیوں تنظیمیں بنائیں جنہوں نے اپنے اپنے زاویے سے صوبائی حقوق کے پروگرام مرتب کیے۔ چھوٹے صوبوں کی بھی شے یخواہش بھی رہی کہ ان کو ملک کے سیاسی و انتظامی اداروں میں مناسب نمائندگی دی جائے تاکہ وہ امور مملکت میں مناسب طور پر شامل ہو سکیں اور فصلہ سازی میں اپنا کردار ادا کر سکیں۔

جہاں مرکز نے اپنی پالیسیوں کو اسلام اور نظریہ پاکستان کی نظریاتی ڈھالیں فراہم کیں وہیں صوبوں نے اپنے حقوق کی بازیافت کے لیے علاقائی قومیت کے نظریے کا سہارا لیا۔ علاقائی قومیت کے نزدے قیامِ پاکستان کے فوراً بعد سامنے آنے شروع ہو گئے تھے بلکہ زیادہ درست کہنا یہ ہو گا کہ علاقائی قومیت کے رجحانات موجود تو قیامِ پاکستان سے قبل بھی تھے اور انہوں نے مختلف ادوار میں سیاسی کردار بھی ادا کیا تھا لیکن قیامِ پاکستان کے بعد جب نئی مملکت میں مختلف صوبوں کو یہ احساس ہوا کہ وہ امتیازی سلوک کا شکار ہو رہے ہیں تو ان کو اپنے قومیتی پلیٹ فارم کو منظم کرنے اور اپنے قومیتی شخص پر اصرار کرنے میں دیرینگیں گئی۔ مشرقی پاکستان میں ۱۹۷۸ء میں ہی بنگالی زبان کو قومی زبان قرار دینے کا مطالبہ شروع ہو گیا تھا اور بعد کے برسوں میں بنگالی قومیت کی تحریک ایک تو ان تحریک بن کر ابھری۔ اسی طرح سرحد میں پختون نیشنل ازم، سندھ میں سندھی نیشنل ازم اور بلوچستان میں بلوچ نیشنل ازم کی تحریکیں موجود رہی ہیں۔ ان تحریکوں کے علاوہ بھی قومیت کے حوالے سے دوسری آوازیں بلند ہوتی رہی ہیں مثلاً سرائیکی بولنے والوں میں سرائیکی تحریک کئی سال سے اپنے شخص کے لیے کام کر رہی ہے۔ اسی طرح سے سندھ میں مہاجر قومیت کی ایک تحریک بھی گزشتہ بیس پچیس برس سے موجود ہے۔

پاکستان میں علاقائی قومیت کی تحریکوں میں خاصہ تنویر رہا ہے۔ ان تحریکوں کی سماجی بنیادیں بھی خاصی مختلف رہی ہیں۔ بنگالی قومیت کی تحریک بنیادی طور پر متوسط طبقے اور نیچے متوسط طبقے کی تحریک تھی چنانچہ اس تحریک کے سیاسی ڈھانچے بھی اسی نوعیت کے تھے۔ اس تحریک میں

سیاسی راستوں کو اختیار کرنے نہ کرنے اور سیاسی مطالبات کو بزور دہانے کی روشن اختیار کی گئی تو اس کے رویل میں بھائی قومیت کی تحریک کو بھی شدت پسندی کا راست اختیار کرنا پڑا۔ پختون نیشنل ازم کی تحریک وہاں کی مختصری مذل کلاس اور علاقوں کے قبائلی عناصر کے گرد استوار ہوئی لیکن ۱۹۷۰ء کے عشرے سے اس تحریک میں ماضی کے مقابلے میں ٹھہراو آتا چلا گیا جس کی ایک اہم وجہ صوبہ سرحد سے تعلق رکھنے والے متوسط طبقے کا جس میں تعلیم یافت اور کاروباری دونوں حلقے شامل ہیں، پاکستان کی انتظامی مشینری اور ملک کی میشیت میں خاصی حد تک انجذاب ہے۔ سرحد سے تعلق رکھنے والے لاکھوں شہری آپنے علاقوں سے نکل کر حصول روزگار کے لیے دوسرے علاقوں بالخصوص کراچی میں قیام پر مجبور ہوئے جس سے ایک جانب ان کے روزگار کا مسئلہ حل ہوا ہے، جبکہ اس کا دوسرا پہلو یہ ہے کہ خود سرحد میں قومی سیاست کا رجحان نیتا کمزور ہو گیا ہے۔ سندھی نیشنل ازم کی تحریک میں وہاں کے متوسط طبقے اور فوڈل کلاس دونوں کا عمل دخل رہا ہے۔ سندھی قومی تحریک کی یہ مقتضاد سماجی بنیاد اس کی کمزوری کا باعث بھی ہے۔ سندھی متوسط طبقے ۱۹۷۱ء کے بعد مختلف اوقات میں ملازمتوں کے حصول کی جدوجہد میں کامیاب بھی ہوا ہے لیکن اس کا ایک بڑا حصہ اب بھی بے روزگاری کا شکار ہے جس میں آئے دن اضافہ ہو رہا ہے۔ سندھی فوڈل کلاس جہاں ایک طرف سندھ کے حقوق کا دم بھرتی ہے وہیں اس نے ماضی میں مرکز کا حلیف بننے میں کوئی عار محسوس نہیں کیا۔ یہ طبقہ ایک جانب سندھ کے حقوق کی بازیافت کا مطالبہ کرتا ہے اور ایسا کرتے وقت یہ عام سندھی عوام کا دم بھی بھرتا ہے لیکن سندھ میں زرعی اصلاحات کے حوالے سے اس کا رو یہ جارحانہ حد تک مخالفت کا ہے۔ ان معنوں میں یہ حل قمرکز کا حلیف ہے کہ مرکز کی طرح یہ بھی زرعی اصلاحات جیسے اقدامات کے خلاف ہے لیکن مرکز کی ایسی پالیسیاں جن سے سندھ بھیشیت مجموعی بھی اور اس طبقے کے اپنے مقادات بھی بالخصوص متاثر ہوتے ہوں ان کی نہ ملت اس طبقے کی سیاست میں سب سے نمایاں ہوتی ہیں مثلاً پانی کی تقسیم کے مسئلے پر جہاں سندھ کے دوسرے عوام مرکز کی پالیسی کے مخالف ہیں وہیں یہ فوڈل طبقہ بھی اس پالیسی کی نہ ملت کرتا ہے کیونکہ یہ اس پالیسی سے نمایاں طور پر متاثر ہوتا ہے۔

بلوچ نیشنل ازم کی تحریک ایک زمانے میں بنیادی طور پر قبائلی سرداروں اور عوام دین کی تحریک ہوا کرتی تھی لیکن ادھر پھلے دو تین عشروں میں بلوچستان میں ایک متوسط طبقہ بھی پیدا ہو چکا

ہے جو سیاسی طور پر خاصاً باخبر اور اپنے حقوق کے حوالے سے تحرک ہے۔ البتہ بلوچستان کی قومی تحریک میں گزشتہ ڈیڑھ دو عشروں میں تقسیم در تقسیم کا ایک رجحان بھی دیکھا جاسکتا ہے جس کا سبب بلند قامت سیاسی قیادت کا فنڈان، صوبے میں کرپشن میں اضافہ اور ناجائز سرمائے کی بہتان ہے جس نے سیاسی کارکنوں کو ذاتی مفادات کا اسیر بنا کر تنظیمی ڈپلن کو توڑنے پر مائل کیا ہے۔ ناجائز سرمائے نے اس خطے میں بھی سیاسی خرید و فروخت کا چلن عام کر دیا ہے اور یوں سیاسی تنظیمیں مستقل انتشار کا شکار ہی ہیں۔

علاقوائی قومیت کی تحریکوں کے نظریاتی رجحانات بھی متنوع رہے ہیں۔ پیشتر قومیت کی تحریکیں سیکولر مزاج کی حامی رہی ہیں۔ چنانچہ مرکز کی جانب سے مہب کو پاکستانی قومیت کی اساس کے طور پر پیش کرنے کی پالیسی کے مقابلے میں علاقوائی قومیت کی تحریکوں نے خود کو سیکولر تحریکوں کے طور پر پیش کیا۔ یہ سب تحریکیں جمہوریت، ہموباری خود اختیاری، شہری حقوق، اور مقامی زبانوں کو ان کا جائز حق دیئے جانے کی علمبرداری ہیں۔ ان تحریکوں کے زیر اثر و سعی لٹریپر تحریر ہوا ہے جس کا غالب حصہ ترقی پسندانہ مزاج کا حامل بھی رہا ہے۔ البتہ علاقوائی قومیت سیاست میں بعض اوقات ایسے تصورات بھی جگہ پاتے رہے ہیں جو ان تحریکوں کی ترقی پسندی کو زیر بحث لانے کا وسیلہ بنتے ہیں۔ مثلاً بعض اوقات یہ محسوس ہوتا ہے کہ جو چینیش ازم کے طور پر پیش کی جا رہی ہے وہ در اصل قبائلی رومانویت ہے خاص طور سے بلوچستان اور سرحد میں بلوچ اور پختون قوم کے بعض علمبردار اپنی قومیت کی تجدید پیش کرتے وقت قبائلی رومانویت کا سہارا لیتے ہیں اور اپنے معاشرے کی ایک ایسی تصویر پیش کرنا چاہتے ہیں جو خلاف واقعہ نظر آتی ہے۔ بعض اوقات اپنے معاشرے کے منفی رجحان کا دفاع قومیت کے نام پر کیا جا رہا ہوتا ہے۔ مثلاً صوبہ سرحد کے بعض قوم پرست رہنماؤں کا غیرت کے نام پر قتل جیسے انسانیت سوز رجحان کا اس بنیاد پر دفاع کر یہ ہمارے سماج کی روایت ہے، کسی طرح بھی ایک ترقی پسند قوم پرست رجحان قرانہیں دیا جاسکتا۔ اسی طرح بعض علاقوائی قوم پرست رہنماؤں اور تنظیموں کا اپنی قومیت کی قدمامت پر اصرار اور دوسری قومیتوں کے ساتھ اسی حوالے سے اپنی قومیت کا موازنہ ایک ایسا رجحان ہے جو یہ ظاہر کرتا ہے کہ یہ افراد اور تنظیمیں اس بات کو زیادہ اہمیت نہیں دیتیں کہ یہ بیان کریں کہ ان کی قومیں جدید کتنی ہیں، انہوں نے ماضی میں سماجی حالات کی تبدیلی میں کیا کردار ادا کیا ہے، خود کو بدلتے ہوئے حالات کے

ساتھ کسی حد تک ہم آہنگ کیا ہے اور ان میں زمانے کے چیلنجوں کا سامنا کرنے کی کتنی استعداد رہی ہے۔

پاکستان میں ریاست کی سطح پر موجود سرکاری نیشنل ازم اور مختلف علاقوں میں پائے جانے والے علاقائی قومیوں کے درمیان تضاد اور تصادم کی یہ کیفیت اس وقت تک جاری رہے گی جب تک کہ پاکستان اپنے اقتصادی نظام، سیاسی اداروں، مرکز اور صوبوں کے رشتے کے حوالے سے ایک ایسا نظام وضع نہیں کرتا جو تمام صوبوں کے اتفاق رائے کا مظہر ہو۔ ایک حقیقی جمہوری اور دفاقتی نظام ہی میں وہ کیفیت بہم ہو سکتی ہے کہ جہاں مختلف النوع دعوؤں اور نعروں کے بجائے ایک ایسا پاکستانی قومی تشخص اُجاگر ہو جو علاقائی شناختوں کا منکر نہیں بلکہ ان کے ساتھ ہم آہنگی کا مظہر ہو۔

## حوالہ جات

- 1) J.V. Stalin, *Marxism and the National Question* (New York: International Press, 1942), p.12.
- 2) Benedict Anderson, *Imagined Communities: Reflections on the Origin and Spread of Nationalism* (London: Verso, 1983), pp.15, 29-30.
- 3) Quoted in Eric Hobsbawm, 'Nationalism: Whose fault-line is it anyway?', *New Statesman & Society*, Vol.5, No.199, 24 April 1992.
- 4) Nicos Poulantzas, *State, Power, Socialism* (London: Verso, 1980), p.114.
- 5) See: Kenichi Ohmae, *The End of the Nation State: The Rise of Regional Economics* (New York: The Free Press, 1995).
- 6) Eric J. Hobsbawm, 'Marx, Engles and Politics' in Eric J. Hobsbawm (ed.), *The History of Marxism*, Vol.1, *Marxism in Marx's Day* (Sussex: The Harvester Press Ltd., 1982), p.249.
- 7) Marxs, Engles, 'Hungary and Panslavism', in Black

- Stock, Hoselitz (eds.), *The Russians Menace to Europe* (Glencoe: Ill., 1952), p.63.
- 8) Engles, 'Democratic Panslavism', in Blackstock, Hoselitz, *op.cit.*, p.72.
- (9) آرلینڈ میں توی سوال پر مارکس کے نظر نظر کے تفصیلی جائزے کے لیے ملاحظہ ہو:
- Philip, McMichael, 'The Relation between Class and National Struggle: Lenin's Contribution', *Journal of Contemporary Asia*, Vol.7 (1977), No.2.
- 10) Karl Marx and Friedrich Engles, *The Communist Manifesto* (London: Penguin Books, 1970), p.102.
- 11) *Ibid.*
- 12) Engles, quoted in Hans Mommsen and Albrecht Martiny, 'Nationalism, Nationalities Question', in C.D. Kernig (ed.), *Marxism, Communism and Western Society: A Comparative Encyclopaedia* (New York: Merder and Herder, 1973), Vol.VI, p.35.
- 13) Ephraim Nimni, 'Great Historical Failure, Marxist Theories of Nationalism', *Capital and Class*, No.25, Spring 1985, p.60.
- 14) See: Peter Nettl, *Rosa Luxemburg* (abridged edition) (Oxford: Oxford University Press, 1969), Appendix: 'The National Question'.
- 15) V.I. Lenin, *Collected Works*, Vol.20, p.34, quoted in Hans Mommsen and Albrecht Martiny, *op.cit.*, p.47.

16) *Ibid.*, p.47.

(17) سید ابوالاعلیٰ مودودی، مسلمان اور موجودہ سیاسی کنکشن، حصہ سوم (لاہور: مرکزی مکتبہ جماعت اسلامی، تاریخ نہادو)، ص 24 (18) *الینا*، ص 31

19) Jamil-ud-din Ahmad (ed.), *Speeches and Writings of Mr. Jinnah*, Vol.2 (Lahore: Sh. Mohammad Ashraf, 1968), p.402.



## امپیریل ازم اور تہذیب

ڈاکٹر مبارک علی

تاریخ میں امپیریل ازم کے پھیلاویں جو جنگیں لڑی گئیں، ان میں سے اکثر نے اس دلیل کو اختیار کیا کہ فتوحات، اور دوسرے ملکوں پر قبضہ کرنے کی اصل غرض یہ تھی کہ وہ ان اقوام اور لوگوں کو مہذب بناانا چاہتے تھے جو کہ تہذیب و تمدن اور کلچر سے عاری تھے۔ اس دلیل کے تحت امپیریل طاقتیں خود کو مہذب سمجھتی تھیں، اور اپنے مخالفین کو غیر مہذب اور غیر متدين۔ اس دلیل کا ایک فائدہ یہ تھا کہ ان کی مخالف قوتوں میں غیر مہذب ہونے کے ناطے انسانیت کے درجہ سے گرجاتی تھیں اور ایسے لوگوں کو قتل کرنا، اور ان کی سرزی میں پر قبضہ کرنا تہذیب کی فتح ہوتی تھی۔ دوسرے بقسطے کے بعد ان کو مجبور کیا جاتا تھا کہ وہ فاتح کی تہذیب و کلچر کو اختیار کر لیں تاکہ ان کی مقامی تہذیب کے خاتمه کے بعد ان میں مزاحمت کے جذبات ختم ہو جائیں اور وہ ہنی طور پر ان کے غلام بن جائیں۔

اس سلسلہ میں مشہور سورخ نئی لٹس (Tacitus) کی وہ تحریر قابل ذکر ہے کہ جو اس نے اپنے سر اگری کولا (Agricola) کے بارے میں لکھی کہ وہ کس طرح سے فتح کے بعد اہل برطانیہ کو مہذب بنا رہا تھا۔

ان جاہل اور بکھرے ہوئے لوگوں کو، جو کہ جگ کے لئے ہمیشہ تیار رہے ہیں، اس کا عادی بنا ضروری ہے کہ وہ امن و امان اور خوبصورت زندگی کے عادی ہو جائیں، اس کا مقصد کے لئے اس نے ہنچی طور پر ان کی بہت افزائی کی اور حکومتی سلطھ پر مدد کی کہ وہ مندر، منٹیاں اور عمدہ مکانات تعمیر کریں۔ اس نے ان لوگوں کی تعریف و توصیف کی

کہ جنہوں نے اپنی تو انہی کو ان کاموں میں صرف کیا، اور انہیں برائی کا جوستی و کاملی کا دلکار رہے۔ اس نے اہم شخصیات کے بچوں کو بول آرٹس کی تعلیم دی، اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ وہ لوگ کہ جواب تک رومنیوں کی زبان سیکھنے سے انکار کر رہے تھے، اب ان میں یہ ذوق و شوق پیدا ہو گیا کہ ان جیسی خطابات حاصل کریں۔ انہوں نے ہمارا جیسا الباں پہنچنا شروع کر دیا، اور آہستہ آہستہ لوگ عیاشیوں کی طرف مائل ہوئے اور ان سے لطف انداز ہونے لگے۔ اب ان کی عمر تو ان میں دلالان، محض اور حمام ہونے لگے۔ وہ پر بخلاف وعوٰش کرنے لگے۔ سیدھے سادھے لوگوں میں اس کو مہذب ہونے کا نام دیا گیا۔ لیکن درحقیقت یہ غلامی کے علاوہ اور کچھ نہیں تھا۔ (۱)

بیو پی امپریل ازم نے بھی رومنیوں کے اس طرز کو اختیار کرتے ہوئے، اپنے مقبوضہ علاقوں میں تہذیبی مشن کے نام پر اپنے سیاسی اور فتنی تسلط کو قائم کیا۔ اس سلسلہ میں ان کے سامنے دنہوئے تھے: ایک تو وہ ممالک تھے کہ جنہیں وہ بالکل تہذیب سے عاری قرار دیتے تھے۔ جیسے امریکہ، آسٹریلیا، نیوزی لینڈ، جزائر غرب الہند اور افریقہ کے کچھ ممالک۔ یہاں انہوں نے ان باشندوں کو قتل عام کیا اور جو باقی تھا رہے تھے انہیں اپنی تہذیب میں سونے کی کوشش کی، اس کوشش میں ابتداء ان کو عیسائی بنانے کی تھی۔ اس کے بعد ان کو بیو پی پلچر میں اس طرح سے ختم کرنا کہ ان کی مقامی روایات یا توثیق ہو جائیں یا ان کی اہمیت گھٹ جائے۔

لیکن دوسرے نمونے میں ان کی مقبوضات میں وہ ممالک بھی آئے کہ جن کی تہذیب بہت پرانی اور جس کی جڑیں بہت گہری تھیں۔ لہذا ان ملکوں کو مہذب بنانے کے لئے ایک دوسرا پالیسی پر عمد کیا گیا اور وہ یہ تھی کہ ان کے مااضی کو یا تو بالکل نظر انداز کر دیا جائے، یا اسے اس طرح سے پیش کیا جائے کہ اس سے منفی تاثرات ابھریں، اس کی مثال ہندوستان ہے۔ جب اہل برطانیہ نے یہاں اپنے اقتدار کو مضبوط کر لیا، تو انہوں نے اس کے مااضی اور اس کی تاریخ کی اس طرح سے نقشیں کی کہ گویا یہ تہذیب اپنے اندر کوئی تو انہی نہیں رکھتی تھی۔ جیسی مل کی تاریخ جو پہلی مرتبہ 1818 میں شائع ہوئی، اس میں ہندوستان کے قدیم دور کو ”ہندو دور“ کہہ کر اس کے بارے میں کہا کہ یہ جامد اور ٹھہرہ اہوازمانہ تھا، لہذا اس کے نزدیک ہندوستان کا مااضی اور حال دونوں تسلسل کے ساتھ ایک جیسی شکل اور حالت میں ہیں۔ انہوں نے کوئی اعلیٰ تہذیب پیدا نہیں کی، اور نہ ہی

اعلیٰ ادب تخلیق کیا۔

اپنی دلیل کو ثابت کرنے کے لئے، اپنیریل ازم کے حامیوں کا کہنا تھا کہ یورپ کی تاریخ سیدھی لائیں میں ترقی کی جانب جا رہی ہے، جب کہ ایشیا ہندوستان کی تاریخ ایک چکر میں گردش ہے، اس لئے ان کے ہاں ترقی کا تصور نہیں ہے۔

اب کو نسلیں مالک کو اسی صورت میں تہذیب کے راست پر لگایا جاسکتا ہے کہ ان پر جبر، تشدد، آمریت، اور مطلق العنانیت کے ساتھ حکومت کی جائے، ان کی اصلاح اسی صورت میں ہو سکتی ہے کیونکہ ان کے اپنے اندر آگے بڑھنے، تبدیل ہونے، اور فنی بالوں کو سیکھنے کی گنجائش نہیں ہے، لہذا جیس اسوارث مل کا کہنا تھا کہ اگر کوئی مطلق العنان فرد، جو ایک ترقی یافت معاشرہ سے تعلق رکھتا ہو، وہ غیرمہذب لوگوں پر حکومت کرے، جیسے ایسٹ ایشیا کمپنی ہندوستان میں حکمراں ہے، تو یہ اس ملک کے لئے بہتر ہو گا۔ (2)

مل اسی کے ساتھ اس کا قائل نہیں کہ مقبوضہ ملک کے ماضی کا مطالعہ کیا جائے، اس کا خیال ہے کہ کیونکہ ان پس ماندہ ملکوں کا ماضی بھی تو ہمات اور قدامت پرستی کا مجموعہ ہے، لہذا اسے نظر انداز کر دینا چاہئے۔ (3) یہاں یہ بھی اعتراض ہو سکتا ہے کہ اس خیال سے ماضی کے مطالعے سے بچتا چاہتا ہو، کیونکہ ہندوستان، اور دوسرے ایشیائی ملکوں کی قدیم تاریخ ان کے کارنا موس پرمنی ہے۔ ان کا ماضی ان کے حال کے مقابلہ میں زیادہ شامدار ہے، اس لئے اگر ان کی ماضی کی عظمت کا اظہار ہو جاتا ہے، تو اس صورت میں ان پر غیرمہذب ہونے کی تہمت پر خت چوت پڑتی ہے۔ اس کا حل یہی لکھتا ہے کہ ان کے ماضی کو بھلا کر ان کے حال کو دیکھو، اور اپنا مقابلہ اپنے ماضی سے نہیں، بلکہ حال سے کرو کہ جس میں یورپ کو وقیت ہے۔

اس لئے مل اس پر زور دیتا ہے کہ ہندوستان کے ماضی کے بارے میں جورو مانوی تصورات ہیں انہیں ختم کر دینا چاہئیں۔ اس مقصد کے لئے وہ اس پر جدت کرتا ہے کہ کسی معاشرے کی تہذیبی حالت کا اندازہ اس کے قوانین سے کرنا چاہئے۔ (4) افادیت پرست جن میں پیغمبم، جون اسوارث مل، اور دوسرے مفکرین شامل تھے وہ ہندوستان میں دستور اور قانون سازی کے ذریعہ معاشرے کی اصلاح چاہتے تھے۔

اپنیریل طاقتیں، اپنے پھیلاؤ کا جواز دیتے ہوئے یہ دلیل بھی دیتی تھیں کہ یورپ تاریخی

طور پر پختگی کو پہنچ گیا ہے، اور اس قابل ہو گیا ہے کہ اپنے معاملات اور مسائل کو جنوبی حل کر سکتا ہے، کیونکہ اس مقصد کے لئے اس نے ادارے بنائے ہیں، جب کہ کالوینز میں اس کی کمی ہے، اور وہ تاریخی عمل سے پوری طرح سے نہیں گزرے ہیں، اس وجہ سے انہیں مہذب بنانے کی ضرورت ہے۔ (5)

چنانچہ اہل یورپ کے لئے امپیریل ازم ایک ایسا نظریہ یا عقیدہ تھا کہ جس کی تائید ان کے لبرل اور روشن خیال دانشور بھی کرتے تھے۔ (6) یہاں تک کہ 1904 میں ایک سڑوم میں منعقد ہونے والی دوسری انٹریشل میں، کچھ مندوں میں نے کھل کر امپیریل ازم کی حمایت کی یہ ایک ”مہذب مشن“ ہے ایک قرارداد میں کہا گیا کہ:

محنت کش طبقت کی فتح، اور اس کی معاشری آزادی کے بعد ان کے تحت نوآبادیوں پر تسلط ضروری ہو جائے گا۔۔۔ کیا ہم نصف دنیا کے لوگوں کو ان کے رحم دکرم پر چھوڑ دیں جو، بھی تک اپنی ابتدائی حالت میں ہیں۔ اور جنہوں نے زیر زمین بے پناہ دولت پر ابھی تک کوئی توجہ نہیں دی ہے اور ہمارے سماںے زرخیز حصوں کو غیر کاشت چھوڑا ہوا ہے۔” (7)

آگے چل کر 1907 میں برلن اخوان نے اسی خیال کو دہراتے ہوئے کہا کہ: نوآبادیوں کو چھوڑنے کا یوں بیانی خیال ہمیں اپنے ذہن سے نکال دینا چاہئے۔۔۔ پھر یوں ہو گا کہ ہمیں امریکہ دیہ اٹھین کو دہن کرنا پڑے گا۔۔۔ نوآبادیاں موجود ہیں اور موجود ہیں گی۔ ہمیں یہ حقیقت تسلیم کرنا پڑے گی۔ سو ہلکوں کو بھی یہ مانا ہو گا۔ ضروریات کے تحت مہذب لوگوں کو غیر مہذب لوگوں کا سر پرست بننا پڑتا ہے۔ (8)

اب سوال یہ ہے کہ کیا امپیریل طاقتوں نے ان ملکوں پر جہاں انہوں نے قبضے کئے تھے، کیا انہیں مہذب بنا یا۔۔۔ یہاں ہمارے سامنے دو خونے ہیں: امریکہ، آسٹریلیا اور نیوزی لینڈ، میں انہوں نے مقامی باشندوں کو قتل کر کے جو بھر ہے تھے ان کو حفظ علاقوں میں محصور کر دیا، جہاں اب یہ بطور میوزیم میں رکھے گئے تاریخی آثاروں کے ہیں۔ جنوبی افریقہ میں انہوں نے پیار تھائیز کاظم رانج کر کے وہاں کے مقامی باشندوں کو بالکل علیحدہ کر دیا تھا۔ جز اس غرب الہند میں افریقہ

سے غلاموں کو لا کر ان سے گئے کی کاشت کرائی، اور مزید ضرورت پڑنے پر ہندوستان اور چین سے مزدوروں کو وہاں لے جا کر آباد کیا اور مراعات یافتہ سفید حکمرانوں سے انہیں دور رکھا۔

ایک مثال ہندوستان کی ہے کہ جہاں اہل یورپ، اور خاص طور سے انگریزوں کا آئے تو اپنے ابتدائی زمانہ میں انہوں نے بجائے اس کے کہ اپنے کلچر کو پھیلانے، ہندوستانی تہذیب کو اختیار کر لیا تھا۔ ان ابتدائی انگریزوں نے بہاں شادیاں کیں، اور مقامی کلچر کو اختیار کرتے ہوئے لباس، کھانا، عادات و اطوار، زبان، اور رسم و رواج سب کو اختیار کر کے خود کو ہندوستانی بنالیا تھا۔ کریم سلیمان نے انہیوں صدی کے شروع میں ایک تعلیم یافتہ مسلمان کے بارے میں لکھا ہے کہ ”ایک پڑھا لکھا مسلمان شخص علم بیت سے واقف ہوتا ہے، جس کی بنیاد بظیموں کی کتب پر ہوتی ہے۔ وہ افلاطون اور ارسطو کی منظوظ اور اخلاقیات کا علم رکھتا ہے اور اس طرح وہ بقراط اور جالینوس کے انکار پر جو اس نے ابویینا کے ذریعہ پڑھے ہیں، گہری نظر رکھتا ہے۔ وہ اس قابل ہوتا ہے کہ فلسفہ، ادب، سائنس اور آرٹس کے مفہامیں پر گفتگو کر سکے۔“ (9)

انگریزوں اور ہندوستانیوں میں تہذیبی اور کلچرل فرق اس وقت پیدا ہونا شروع ہوا کہ جب ایسٹ ائریا کمپنی سیاسی طور پر طاقت و رہوتی چلی گئی۔ اس وقت اس بات کی ضرورت محسوس ہوئی کہ حکمرانوں اور رعایا کے درمیان تہذیبی فرق کو قائم کیا جائے۔ لیکن ساتھ ہی یہ حقیقت ہے کہ اپنی میل طاقت مقبوضہ ملک پر بغیر مقابی لوگوں کی مدد کے حکومت نہیں کر سکتی ہے، اس لئے انہیں تعاون کرنے والوں کا ایک طبقہ چاہئے تھا، جو ان کے ساتھ مل کر ان کے اقتدار کو سمجھ کرے، اس کا اظہار لارڈ میکالے نے 1835 کی اپنی رپورٹ میں وضاحت سے کر دیا تھا کہ ایک ایسے یعنی نظام کی ضرورت ہے کہ جو ہندوستانیوں میں ایک ایسی کلاس پیدا کرے کہ جو چونی طور پر تو یورپی ہوں مگر اپنے رینگ اور نسل کے لحاظ سے ہندوستانی رہیں۔

اس وجہ سے یورپی تہذیب کو اختیار کرنے والے ہندوؤں اور مسلمانوں میں وہ طبقات تھے کہ جو پہلے سے مہذب تھے، جو اپنی روایاتی تہذیب و کلچر میں رہتے تھے۔ چنانچہ برہمن، پنڈت، کاسٹھ اور اونچی ذات کے لوگوں نے جدید تعلیم حاصل کر کے اپنی ذات پات کی برتری کو برقرار رکھا۔

مسلمانوں میں بھی اشرافیہ نے جدید تعلیم حاصل کی، اور کوشش کی کہ اپنی روایتی حیثیت کو قائم رکھیں۔ لیکن یہ تہذیبی تجدیلی تھی لیکن کولونیل دور میں اس بات کی کوشش نہیں ہوئی کہ عوام کو مہذب بنانے کا عمل کیا جائے۔ ہندوستان کی اکثریت اس پورے دور میں غربت، پس ماندگی اور جہالت کا شکار رہی۔ تہذیبی عمل کے زمرے میں صرف چند طبقات ہی آئے۔ ان کے بارے میں کہا جا سکتا ہے کہ ان لوگوں نے یورپی طرزِ زندگی اختیار کیا، اور اپنی اصلاحیت کو چھوڑ کر تقلید اور نقلی تہذیب کو اختیار کیا۔ ہندوستانی زمینداروں اور جاگیرداروں کے بارے میں ایک مصنف لکھتا ہے کہ: ”یہ انگریز فیوڈل لارڈ بن گیا۔ جس نے کولون اور تعلقدار کالج میں تعلیم حاصل کی تھی۔ جو انگریزی لباس پہنتا تھا، جو اپنے دوستوں کو خاندان کی الیم دکھاتا تھا اور انہیں شمپین اور سگار پیش کرتا تھا۔ اب اس کی مٹی کی بنی حولیاں غالب ہو گئیں تھیں اور ان کی جگہ جدید بڑے بڑے مکانات تھے کہ جن میں بھس بھرے شیر، نادر اشیاء اور کوئں و کوئی تصور نظر آتی تھی۔“ (10)

یورپیں بنانے کے عمل کا نتیجہ یہ ہوا کہ اس مہذب طبقہ میں اپنی تاریخ، پلچر اور روایات سے نفرت اور خمارت پیدا ہو گئی۔ اس نے ہندوستانی معاشرے کو دو طبقوں میں تقسیم کر دیا۔ جدید اور قدامت پرست۔

لہذا جب آزادی کے بعد یہ یورپیں مہذب طبقہ برسر اقتدار آیا تو اس نے بھی انگریزوں کی طرح ہندوستان کے عوام کو غیر مہذب اور غیر تعلیم یافتہ رکھا۔ آج خصوصیت سے پاکستان میں مہذب لوگ، غیر مہذب اور ان پڑھ لوگوں پر حکومت کر رہے ہیں اور کولونیل روایات کو باقی رکھے ہوئے ہیں۔

اس لئے کہا جا سکتا ہے کہ اپنی میل ازم، جس تہذیبی مشن کی بات کرتا تھا، اس کا مقصد پورے معاشرے کو مہذب بنانے کا نہیں تھا۔ صرف ان لوگوں تک وہ اپنی تہذیبی روایات پہنچانا چاہتے تھے جو پہلے سے مقامی تہذیب میں رچے بے مہذب تھے۔ جب کہ عوام کی اکثریت اپنی اسی حالت میں رہی۔ اس پورے عمل میں اسے دور کھا گیا۔

## حوالہ جات

- 1- Jaques Le Goff: *Time, Work, & Culture in the Middle Ages.* Chicago University Press 1980, P. 225-226.
- 2- Alan Ryan: Introduction. In: *J.S.Mill's Encountez with India.* Edited by M.J.Moir. University of Toronto Press 1999, PP. 4-5.
- 3- Javed Majid: The History of British India: & Reevaluation. In Ibid., P. 53.

- 4 ایضاً: ص- 56

- 5- Uday Singh Mehta: *Liberalism and Empire.* University of Chicago Press 1999, P. 111.

- 6 ایضاً: ص- 5

- 7- ٹیڈ گرانت والین وڈ: قومی سوال اور مارکسی بین الاقوامیت، طبقاتی جدوجہد پبلیکیشنز لاہور

- 54ء- ص- 2004

- 8 ایضاً: ص- 56

- 9- تفصیل کے لئے دیکھئے: ڈاکٹر مبارک علی: آخری عہد مغلیہ کا ہندوستان۔ فکشن ہاؤس

لاہور (چھٹا ایڈیشن)۔ 2005ء- ص- 131

- 10- مبارک علی (ڈاکٹر) جاگیرداری۔ فکشن ہاؤس لاہور۔ 1996ء- ص- 29



# نوآبادیاتی نظام سے پہلے ہندوستانی سماج

## حرف آغاز

اشفاق سیم مرزا

بر صغیر کی تاریخ سے متعلق بہت سے تسلیم شدہ نظریات اور آراء آج کل تاریخ دانوں اور سماجی علوم کے ماہرین کی تقدیمیں ہیں۔ اور یہ ایک قابل ستائش عمل ہے۔ کیونکہ فی زمانہ جو نئے حقائق سامنے آئے ہیں۔ ان کی روشنی میں ایسا ہونا ایک لازمی امر تھا۔ بہت سی مستند آراء جن کو پہلے من و عن تسلیم کر لیا جاتا تھا۔ آج ان پر بہت سے سوال کئے جا رہے ہیں۔ بلکہ بعض موقف تو یکسر مسترد کر دیئے گئے ہیں۔ یا پھر ان کی صحت سے متعلق نئی مباحثت کا آغاز ہو چکا ہے۔

نوآبادیاتی نظام کے حوالے سے جو مسائل نیز بحث ہیں ان کی ترتیب کچھ یوں ہے:

- 1 کیا مغربی اقوام کی آمد کے وقت ہندوستان میں زمین کے حوالے سے نجی ملکیت کا نقدان تھا۔ اور مثل بادشاہ کوئی تمام زمین کا مالک تصور کیا جاتا تھا؟
- 2 ایشیائی طریقہ بیداری کیا تھا اور مغرب کے جا گیر دارانہ نظام سے اُس کا موازنہ۔
- 3 نوآبادیاتی نظام کی دخل اندازی کے وقت ہندوستان کی معاشرتی اور معماشی صورت حال کیا تھی۔

- 4 ستر ہویں اور انہار ہویں صدی میں یورپ اور بر صغیر کے معاشرتی اور معماشی ارتقاء کا موازنہ۔

ہندوستان میں یورپی اقوام کی آمد کے وقت ہندوستان کا سماج کس مقام پر کھڑا تھا؟ اگر

بجٹ اسی دور کے گر درمیکز رہتی تو معاملات اتنا پچیدہ رخ اختیار نہ کرتے۔ لیکن قوم پرست تاریخ دانوں نے اس کا دائرہ کار بہت زیادہ پھیلا اور جنی جائیداد کے سوال کو انھا کرو دیک دور تک لے گئے پھر اس کا تاریخ کے تمام ادوار کے حوالے سے جائزہ لینے لگے۔ جو ایک کٹھن اور صبر آزمکام ہے۔ نہ صرف یہ بلکہ مغربی سیاحوں، سماجیات کے ماہروں اور تاریخ دانوں کے موقف کی حمایت اور مخالفت میں جہاں کہیں سے کمزور یا مستند حوالہ ملاؤ سے مظفر عام پر لے آئے۔ یہاں اس بات کی وضاحت ضروری ہے کہ چند ایک کوچھوڑ کر زیادہ تر سیاحوں اور محققین مندرجہ بالانکات پر بجٹ صرف مغل عہد کے حوالے سے کی ہے۔ خصوصاً جنی جائیداد کا حوالہ صرف اس دور یا زیادہ سے زیادہ سلاطین کے عہد سے متعلق تھا۔ خصوصی طور پر اگر سیاحوں نے جو کچھ کہا ہے وہ تو صرف ان علاقوں کے بارے میں تھا جہاں وہ خود جائے یا پھر ادھر ادھر سے سن کر انہوں نے اپنے موقف کو ایک باضابطہ شکل دی۔ وہ ہندوستان کی تاریخ کے مختلف ادوار کو زیر بحث نہیں لائے اور نہ ہی یہ بات ان کے مخصوصے میں شامل تھی۔ البتہ ہیگل، ایڈم سختھ اور مارکس نے جو نظر یا تی بیان دیئے وہ ہندوستان کے سماج کا من جیٹ اجھوڑ احاطہ کرتے ہوئے نظر آتے ہیں۔ ہیگل نے اپنی کتاب ”فلسفہ تاریخ“ میں ہندوستان کے علاوہ چین، ایران، روی سلطنت اور یونان سے بھی بحث کی ہے۔ اور اسے اپنے ملک جرمی تک لے گیا۔



## پہلا باب

### ز میں کی نجی ملکیت کے بارے میں ایک مکالمہ

دنیا بھر میں سورخین ابھی اس بات پر ہی متفق نہیں ہوئے کہ یورپی اقوام کی آمد سے قبل ہندوستان میں زمین کی ملکیت تھی۔ یعنی یہ بحث ابھی تمام نہیں ہوئی۔ نئے حقوق کی روشنی میں آرامیں رو و بدل ایک صحت مند ہے رجحان کی نشان دہی کرتا ہے۔ ایک تسلیم شدہ عام رائے تو یہ تھی

کہ ذکورہ عہد سے قبل زمین حکمران یا بادشاہ کی ملکیت تھی تا وقتیکہ لارڈ کارنو اس نے 1793ء میں بندوست دوامی کے تحت ہندوستان میں زمینداری نظام متعارف کروایا۔ اور اس کے ساتھ زمین کی جگہ ملکیت پر بھی مہر تصدیق بیٹھت ہو گئی۔

دوسری رائے یہ ہے کہ ہندوستان میں اولیں دور ہی سے زمین بادشاہ کی ملکیت نہیں تھی۔ خصوصاً سلاطین کے عہد سے پہلے تو مورخین نے ایسے ثبوت ضرور پیش کئے جن میں زمین کی ذاتی ملکیت کے موقف کو کسی حد تک تقویت ضرور ملتی ہے۔ لیکن بات یہیں ختم نہیں ہو گی۔ بعض محققین نے اس نظریاتی جگہ کا دائرہ ویدک پھیلا دیا اور نہ ہی میحفوظوں سے یہ بات ثابت کرنے کی کوشش کی کہ اولیں دور سے ہی ہندوستان میں زمین شخصی ملکیت میں تھی۔ اس کاوش میں موجودہ ہندوستان کے بہت سے قوم پرست مورخین پیش پیش ہیں۔

اگر قارئین مناسب خیال کریں تو ہم بھی ان نہ ہی میحفوظوں میں ایسی مناجات یا اشلوکوں سے مستفیض ہو لیں۔ جو کہیں تو علامتی اور کہیں استخارے یا تشبیہ کی شکل میں نظر آتے ہیں۔ عام طور پر دیوالی ادب کی شہادتوں کو ضعیف سمجھا جاتا ہے لیکن پھر بھی تاریخ کے ایک خاص دور کی تعبیر کے ان کی چھاپ بہت گہری ہے۔ جیسا کہ میں سمجھتا ہوں کہ تمام کا تمام دیوالی ادب اور ماورائی موضوعات انسانی کاوش کا ہی نتیجہ ہیں۔ اس لئے ان کی تعبیر کرنے ہی گھنک کیوں نہ ہوں ہے تو انسانی تحقیق اس لئے اپنے عہد سے کچھ نہ کچھ تو نسبت ضرور رکھتی ہو گی۔ اس بات کا فیصلہ کرنے سے پہلے کہ آیا یہ حوالے معتبر ہیں بھی یا نہیں ہیں اُن حوالوں کی جانچ پر تال تو کرنا ہی ہو گی۔ اس کے بعد ہم کسی فیصلے پر پہنچنے کے قابل ہوں گے۔

لیکن روگ دید کے حوالے دینے سے اس بات کا اعادہ ضروری ہے کہ یہ وید زیادہ تر موجودہ پاکستان کے علاقے میں کہی گئی اور شکل پذیر ہوئی بلکہ بعض صورتوں میں آمودریا ایک کا اشارہ بھی ملتا ہے۔ اس لئے اگر ان قدیم میحفوظوں میں کوئی بات کہی بھی گئی ہے تو وہ سارے ہندوستان پر لاگو نہیں ہوتی۔ انگریز کے عہد سے پہلے ہم ہندوستان کو ایک کلی سیاسی اور انتظامی وحدت کے طور پر نہیں دیکھ سکتے۔ کیونکہ اس میں وہ وحدت کبھی دیکھنے میں نہیں آتی۔

لیکن سب سے پہلے یہ متعین کر لیں کہ روگ دید کی جغرافیائی حدود کیا ہیں۔

## ریگ و دیدیا سپت سنڌوکی جغرافیائی حدود اور نجی جاسیداد

مختلف محققوں نے ریگ و دیدیا کو مرتب کرنے والوں کے حوالے سپت سنڌویا ریگ و دیدی کی جن جغرافیائی حدود کا ذکر کیا ہے اُن میں اختلاف کے باوجود، عمومی طور پر یہی سمجھا جاتا ہے کہ یہ علاقہ افغانستان میں ہندوکش پہاڑی سلسلے سے لے کر گنگا جمنا دا آب تک پھیلا ہوا تھا۔ اور دوسری طرف کشمیر سے لے کر سندھ کی شامی حدود تک جاتا تھا عرفان جبیب کا بھی یہی نقطہ نظر ہے (6-2004)۔ دریائے جمنا کا ذکر بمشکل تین دفعہ آیا ہے۔ جبکہ گنگا کا ذکر کریا اور استصرف ایک دفعہ آیا دوسری دفعہ جو ذکر آیا ہے اُس کے بارے میں مصدقہ طور پر یہیں کہا جاسکتا ہے کہ دریا کے ضمن میں ہے یا کسی اور حوالے سے اُس کا ذکر ہو رہا ہے۔ دریائے سنڌ کے مغربی اور مشرقی معادون دریاؤں کے علاوہ جن دریاؤں کا ذکر ہے اُن میں گنگا، جمنا، سرسوتی اور سارا یو شامل ہے۔

اب ہم اُن دریاؤں کا تعین کرنے کے لئے چند دریاؤں کا ذکر ضروری خیال کرتے ہیں۔ کیونکہ محققین ان کی اصل شناخت کے بارے میں مختلف آراء رکھتے ہیں۔ جبکہ پنجاب کے پانچ دریاؤں کے بارے میں کم و بیش سمجھی متفق ہیں۔ ریگ و دیدی میں اُن کے ناموں کا ذکر کچھ اس طرح ہے۔ یہاں یہ ذکر خصوصاً ریگ و دیدی کے دسویں منڈل کی پنجھویں مناجات کے حوالے سے ہوتا ہے۔ (ریگ و دیدی 75-10)۔ جیسے عام طور پر ندی سوتی کے نام سے یاد کیا جاتا ہے یعنی دریاؤں کی تعریف میں لظم۔ اس میں سنڌ کو سنڌو ہم کو تبا، چناب کو اسکنی، راوی کو پوشنی اور ستیخ کو شتا درو یا ستودری کہا گیا ہے۔ اس کے علاوہ جن دریاؤں کا ذکر کران کے نام یہ ہے۔ گنگا و جمنا، سرسوتی، مارودر و دہا (Marudvrdha) ارجکیا (Arjikiya) سوسوما، راسا، سوسارٹو، سوتیا، گوجھا، کرومو اور گومتی اُن کے علاوہ ایک دریا کا بھی ذکر جسے (Trskama) کہا گیا ہے۔ جیسا کہ عام طور پر خیال کیا جاتا سوسوما دریائے سواں کو کہا جاتا ہو گا اور کو بھا دریائے کابل کو اسی طرح کرومو دریائے گول کا نام گومتی اور دپاس دریائے بیاس کا نام ہو گا۔ لیکن چند دریاؤں کے بارے میں ابھی دلوقت کے ساتھ یہیں کہا جاسکتا۔ عرفان جبیب یہ کہتے ہیں۔ راسا کے ساتھ دو ایسے دریاؤں کا ذکر ہے جو افغانستان میں بہتے ہیں۔ اُس کے نزدیک دریائے ہری زد و اغذیاب بلند کا ذکر ریگ

حدود کو گھیرے میں لے رکھا ہے۔ (R.V. 1973-73)

(Avesta میں اس کا ذکر ایک جگہ یوں آتا ہے: MaxMuller, Vedic Hymn 1923)

I will offer thee a thousand libations, clearly prepared and well strained, along with Haomas and meat, by the brink of the river Ramgha.

(Avesta II. XVI.63)

گرس و لد (GrusWold) کا بھی بھی خیال ہے کہ یہ وید کے علاقے کے انتہائی شمال مغرب میں واقع تھا۔ اور ایک جگہ اسے ماں راسا (Mother Rasa) بھی کہا گیا ہے۔ گرس الڈا سنتھوں یا سکون سمجھتا ہے (29-1923)۔ عام طور راسا کو تحقیقین آمودریا یا سر دریا ہی سمجھتے ہیں۔ جوشی اور فوجانگہ بھی اسی موقف کو دھراتے ہیں (82-1977)۔ راسا پر تفصیل سے بات کرتے ہوئے اس بات کا اعادہ کرنا مقصود تھا کہ روگ وید کے علاقے کی شمال مغربی حد دریائے آمودریا سردریا تک تھی۔ جنوب کی طرف وہ سمندر (Sumundra) کی طرف بھی اشارہ کرتی ہے۔ جس سے غالباً مراد بحیرہ عرب یا سندھ کا ذیلیاں کی علاقہ ہو سکتا ہے۔ لیکن زیادہ تر لوگ اسے ہنjab کے پاس ہی سمجھتے ہیں۔ یاد رہے کہ سردریا اور آمودریا کا طاس کا علاقہ ماورانہر کہلاتا تھا۔

اب اگر ہم نے نجی جائیداد کا کوئی حوالہ دیکھنا جو روگ وید دور سے منسوب ہے تو ہمیں اس علاقے تک محدود رہنا ہو گا۔ اس سے باہر کے حوالے روگ وید کے پیرائے میں نہیں آئیں گے۔ کوہ وہ ہندوستان کے جغرافیائی حصاء میں ہوں گے۔ لیکن اگر قدیم ہندوستان سپت سندھو کی

سرز میں ہے تو وہ پھر ان سے باہر ہوں گے۔ کیونکہ سندھ سے ہی ہندوستان کا لفظ ترتیب پایا۔ تو  
چلئے پہلے رُگ وید کے حوالوں کا جائزہ لیتے ہیں۔ ڈاکٹر (R.N.Saltore) کے خیال میں راجہ یا  
بادشاہ کو ہمیشہ ایک غاصب یا غارتگر کے روپ میں پیش کیا گیا ہے۔ جو کہ اپنے عوام کو ہڑپ کر  
جاتا ہے (Saltore-1975-458) بادشاہ کے اس روپ کی تجویز کی حوالوں سے کی گئی ہے۔ اب  
وہ رُگ وید کی مناجات (4-65-1) کا صرف حوالہ دیتا ہے۔ لیکن اصل متن کو پیان نہیں کرتا۔ اصل  
متن درج ذیل ہے:

King as a brother to his sisters floods, he eats  
the woods as a king eats the rich. When  
through the forest, urged by wind, he spreads,  
Vilrily Agri Shears the hair of earth.

(Rv.1.65.4)

یہ مناجات دیوتا آگنی سے متعلق ہے اور اس کے پہلے بند میں سندھور یا کاذک ہو رہا ہے۔ ہم  
سے متعلق حصہ ہے جہاں یہ لکھا ہے کہ وہ جنگل کو ایسے کھاتا ہے جیسے بادشاہ امر اکھا جاتا ہے۔  
گرفته (مترجم) نے اپنی وضاحت میں یہ لکھا ہے کہ پیش ہوئیں مناجات کے منتر رثی پرشار سے  
منسوب ہیں جو کہ شلختی کا بینا تھا۔ ان سے کسی قسم کے معنی اخذ کرنا انتہائی مشکل کام ہے کیونکہ یہ کلام  
بہت بہم ہے پھر وہ بادشاہ کے امر اکھا جانے والے مصرع کی وضاحت کرتے ہوئے کہتا ہے  
کہ اس سے مراد یہ ہے کہ وہ اپنی ریاست کا لظم و نق اُن سے چندہ لے کر چلاتا ہے۔ میکڈول اور  
کیتھ (Macdonell & Keith) کا خیال ہے بادشاہ جبری طور سے اُن سے رقم وصول کرتا تھا  
اور ایک مطلب یہ بھی نکلتا ہے کہ بادشاہ زمین کا مالک ہے کیونکہ لوگوں کو ہڑپ کر جانے سے یہی  
مراد ہے۔ (Saletore)۔ اس بات سے اتفاق نہیں کرتا۔ کیونکہ زمین کی طرف کوئی خصوصی  
اشارہ نہیں کیا گیا۔

دوسرا حوالہ رُگ وید میں زمین کو مانپنے کا ہے کہ ایک گزیاڑ ڈرے کے ذریعے زمین کو مانپا جا  
رہا ہے اس کا ذکر نہ رائی چندر نے دیا ہے (101.1925)۔ یہ حوالہ بھی اتنا واضح نہیں ہے۔ اصل  
متن یہ ہے:

The Rbhús with a rod measured as were a field

(Rv.1.110.5)

رہوں کون تھے۔ یہ سودھانوں کے تین بیٹھے تھے جنہیں اچھے کرموں کی وجہ سے دیوتا ہنا دیا گیا تھا۔ اب یہاں زمین کی پیائش سے یہ مطلب نکالا گیا ہے کہ زمین کی پیائش تقسیم کے لئے تھی اور تقسیم نئی ملکیت کی طرف اشارہ کرتی ہے۔

پھر ایک حوالہ ویدک اثریکس (I.PP-99) کا دیا گیا ہے جہاں کیشتر پتی، کیشتر سا، اور وراپتی کے الفاظ استعمال کئے گئے ہیں جن کا مطلب زمین کا مالک ہونا ہے چوتھا حوالہ آپلا سے منسوب جو کہ آتری کی بیٹھی یہاں اُس نے اندر سے اپنے باپ کے کھیتوں کی پیداوار بڑھانے کے لئے دعا مانگی ہے۔ (رگ وید 8.80.5) نارائن چندرنے غلطی سے آٹھویں منزل کی 91 مناجات کا ذکر کر دیا۔ جبکہ گرفتوں کے ترجیح کے مطابق آپلا نے یہ پار تھنا 80 مناجات میں کی ہے لیکن بعض جگہ مناجات 91 ہی کہا گیا ہے۔ متن یوں ہے:

O Indra, cause to sprout again three places,  
these which i declare my fathers head, his  
cultured field, and this the part below my  
waist. (Rv.8.80.5)

کہا جاتا ہے کہ آپا کوناف کے نیچے کوئی جلدی بیماری تھی۔ اس لئے اس کا شوہر اس سے بہت نالاں تھا۔ بہر حال ہماری غرض تو کھیتوں کی پیداوار بڑھانے سے متعلق ہے۔ جس کا ذکر یہاں موجود ہے۔ پھر بیٹن پاؤں کی سند پر یہ کہا جاتا ہے کہ دو کھیتوں کے نیچ نشان وہی کے لئے کھلیانا می گھاس سے لکیر کھینچ دی جاتی جو اس بات کا پتہ دیتی ہے کہ کھیتوں کی ایک دوسرے سے تمیز کی جاتی تھی۔ شاید کھلیان کا لفظ بھی اسی سے نکلا ہو۔ اب پہلے جو باتیں اوپر کی گئی ہیں۔ ان کا تجزیہ کر لیں۔ کہا گیا ہے کہ رگ وید میں بادشاہ کا روپ غاصب کا بتایا گیا ہے۔ سوائے ایک مصرع کے پوری رگ وید سے کوئی دوسرا حوالہ کسی کتاب میں نہیں دیا گیا۔ آپلا سے متعلق دوسرا بند اسی بات کا اعادہ کرتا ہے جہاں آپا پہلے بند کے بعد دوسرے بند میں یہی دعا دہراتی ہے۔ باشم کا خیال ہے کہ بادشاہ کا پہلا فرض اپنے عوام کو تحفظ دینا تھا۔ اس کے دائرہ کار میں دشمن

سے بچاؤ کے علاوہ معاشرے کے توازن کو برقرار رکھنا اور تمام طبقات کے لوگوں کو اپنے اپنے فرائض کی انجام دہی میں سہولت پیدا کرنا تھا (1967.88)۔ منو کے قانون اور کہنے کے مطابق بادشاہ کو خالق نے اندر، یم، اگنی، ورون اور کبر کے خصوصی اجزاء سے ترتیب دیا ہے۔ اور اسے انہی کی راہ پر چلتا ہے۔ اس لئے غاصب قرار دینے والی بات قرین قیاس نہیں ہے۔

اب جتنے حوالے بھی رگ وید سے دیئے گئے۔ ان میں یہ ظاہر نہیں ہوتا کہ کہیں واضح طور پر زمین کے حوالے سے یا ذاتی ملکیت کے حوالے سے کوئی بات کی گئی ہو۔ کیونکہ کتاب کے موضوعات میں اول نمبر پر اساطیر ہیں، پھر دیوتاؤں کی مذہبیں اور دعائیں ہیں اور اس کے علاوہ چند سماجی تاریخی اور فلسفیانہ اہمیت کی نظیں بھی ہیں (رشید ملک 2002.84)۔

اس لئے خجی ملکیت کی دلیل کو زیادہ محکم بنانے کے لئے رگ وید کے حوالے بے معنی نظر آتے ہیں۔ دوسرے تاریخی طور پر یہ سب مانتے ہیں کہ جب آریا ہندوستان میں شمال مغربی سرحدوں کی طرف سے داخل ہوئے تو وہ چڑا ہوں کی زندگی گزار رہے تھے۔ فیر سروس (Fairservis) نے ان کی اس زندگی کی بہت ہی خوبصورت انداز میں تصویر کشی کی ہے۔ (1975.345) ویدک دور کے اویں حصے میں خصوصاً چودہویں صدی ق۔ میں زمین کی تقسیم اور خجی ملکیت کے اداروں کا قیام زیادہ قرین قیاس نہیں لگتا۔ کیونکہ عرصہ دراز تک وہ ایک جگہ بستیاں بسا کر سکوت کے عادی نہیں ہوئے تھے۔ ہاں البتہ بعد کی صدیوں میں زراعت اختیار کرنے کے شواہد ملتے ہیں۔ رگ وید بھی اس طرف اشارہ کرتی ہے۔ میں سمجھتا ہوں کہ جب کوتلیہ سوریا سلطنت میں آ کر خجی جائیداد کی بات کرتا ہے تو وہ تسلیم کی جا سکتی ہے کیونکہ کوتلیہ کی تصنیف زیادہ مستند ہے۔ کیونکہ اس میں رموز جہانگیری سے متعلق ہی زیادہ بات کی گئی ہے۔

لیکن نارائن چندر راس بات پر مصر ہے کہ ویدک دور میں زمین کی خجی ملکیت ہونے کے بہت سے ثبوت ملتے ہیں۔ کیونکہ چراگاہوں کی مشترکہ ملکیت ہونے کا جہاں تک سوال ہے ان کے بارے میں وہ کہتا ہے کہ ایسے ثبوت بہت کم ہیں جو ان چراگاہوں کی تصدیق یا تردید کریں (1925.102) لیکن پھر کیتعہ اور میکڈوٹ کا سہارا لیتے ہوئے وہ کہتا ہے کہ جمیعت (Community) کی مشترکہ ملکیت ہونے کا کوئی بھی پتہ نہیں چلتا۔ (V.I.P.100) لیکن ایک جمیعت یا گاؤں کے لوگ جو اگاہ کو مشترک طور پر استعمال ضرور کرتے تھے۔ نارائن چندر یہ بھی

سمجھتا ہے کہ آریائی لوگوں کی اپنے دل میں سے بھرت کے بعد خجی ملکیت کے تصور نے جنم لیا۔ کیونکہ ہند پور پتائی اور قبیلوں میں بھرت سے پہلے خجی جائیداد کے آثار نہیں ملتے۔ لیکن اینگلو سکسن اور ٹیوانانی (Teutonic) قبائل میں خجی ملکیت کا پتہ چلا ہے۔

جہاں تک میری کھوج کا تعلق ہے اولیں آریائی قبائل کی معیشت اس ڈھنگ پر استوار نہیں تھی کہ اس میں کہیں زرعی زمینوں کا خجی ملکیت میں ہونے کا سوال پیدا ہوتا۔ بعض محققین اور محققین نے جو خجی ملکیت کے حق میں شہادتیں جمع کی ہیں وہ اتنی ضعیف ہیں کہ ان پر انحصار نہیں کیا جاسکتا۔ اب ہم رُگ و دید میں چند ایسی مناجاتوں کا ذکر کرتے ہیں جن سے خجی ملکیت کے بارے میں مزید وضاحت ہو سکتی ہے۔ اس بات کی حمایت میں بہت کم مثالیں ملتی ہیں جہاں راجاؤں نے برہمنوں کو پوچھا پاٹ کو جاری رکھنے کے اخراجات کے لئے زمینیں دی ہوں۔ اگر بعد ازاں ایسا ہوا بھی تو عبادات کے اخراجات کو برداشت کرنے کے لئے زمین کا تحفہ دیا جاتا تھا۔ ان تحریف کی دیگر صورتیں ملتی ہیں۔ رُگ و دید (1.126.1-3) میں ایک کشتری رجہ کی طرف سے ایک سو گلے کے ہار، ہزار گلائیں دس رتھیں اور مٹھی رنگ کے گھوڑوں کا ذکر ہے۔ زمین کا ذکر نہیں ملتا۔

منو کے قانون میں بھی یہ بتایا گیا ہے کہ بادشاہ زمین کا مالک ہے۔ (VIII,39)

The King obtains one half of ancient hoards  
and metals (found) in the ground by reason of  
(his giving) protection (and) because he is  
lord of the soil.

اب اس کی بہت سی تاویلیں ہیں۔ بہت سے اس بات کی وضاحت اس طرح کرتے ہیں کہ بھومی Soil کے مالک ہونے سے مراد زمین کی خجی ملکیت نہیں ہے بلکہ وہ اس کے حصے کا حقدار ہے۔ لیکن اگر سیدھا سادھا مطلب نکالا جائے تو وہ زمین کا مالک ہی گردانا جائے گا۔ بعد ازاں میکا سٹھیز کی تحریروں اور کوتلیہ کی ارتھ شاستر میں بھی زمین بادشاہ ہی ملکیت کہی گئی ہے۔ جس کی وضاحت بعد میں کی جائے گی۔

لیکن اس دوران بعض محققوں نے ست پت پر اعتماد (XIII.6.2.18) اور (XIII.7.1.13) کے بل بوتے پر یہ ثابت کرنے کی کوشش کی یہ متون ذاتی ملکیت کو ظاہر کرتے

ہیں۔ ان کا متن کچھ یوں ہے۔

”اب قربانی (بجا) کا معاوضہ کیا ہو۔ اب سلطنت کے وسط میں براہمنا کی زمین اور جائیداد کے علاوہ کیا ہے۔ مشرقی حصہ آدمیوں سمیت ہوتہ (ہوتی) کے حصہ میں آتا ہے۔ جبکہ جنوبی برصغیر کے حصے میں، مغربی حصہ ادھواریوں اور شامی حصہ اوگاتر اور ہوتیکا آپس میں بانٹ لیں۔“ اب یہ پچاریوں کا معاوضہ ہے۔ عبادات کو جاری رکھنے کے لئے۔ یہاں اس بات کی وضاحت ضروری ہے کہ قربانی کے وقت پچاریوں کے یہ تینوں طبقات اپنے اپنے فرائض انجام دیتے تھے۔ ہوتسب سے اعلیٰ پچاری تھا۔ جو رگ وید پڑھتا تھا۔ اوگاتر دوسرے درجے کا تھا۔ جو سام وید اور چند وغیرہ پڑھتا تھا۔ جبکہ تیسرے درجے کا پچاری ادھواریوں کا ہلاتا تھا جو قربانی کی زمین تیار کرتا، جانور کا انتظام کرتا، قربانی کرتا اور بجز وید کے منتر پڑھتا تھا۔ پہلی بات تو یہ ہے کہ رگ وید کے سمیاؤں کا زمانہ 2000 ق۔ م سے لے کر 1100 ق۔ م تک کا ہے۔ دوسرے یہ کہ برصغیر میں زیادہ تر قربانیوں کا ذکر ہے۔ ان کا مرکز خیال بھی یہی ہے اگر دوسرے موضوعات کا ذکر کیا بھی گیا ہے تو وہ قربانی کے ضمن میں ہی ہے میکس مولر (Max Muller) اور جان گیرٹ (John Garret) کے نظریات برnochوں کے بارے کچھ اس قدر اچھے بھی نہیں ہیں بلکہ یوں کہنا چاہئے کہ وہ ان کے بارے میں منقی خیالات رکھتے ہیں۔ ان کے تسلیل اور موضوعات کی جامعیت کے بارے میں کوئی بھی ثابت روایتی نہیں رکھتا۔ دوسرے یہ کہ تمام وید اور ان سے متعلقہ دوسری کتابیں یعنی براہمنا، آریک، اپنڈ، سب عبادات، رسومات اور قربانیوں کے بارے میں ہیں۔ باقی موضوعات ذیلی حیثیت رکھتے ہیں۔ یعنی دیوتاؤں کی مناجات ہی مرکزی خیال ہے۔ اس لئے براہمنا جیسی غیر معمولی تحریروں سے یہ انداز کر لینا کہ زمین کی حیثیت ملکتی تھی یا پادشاہ واحد مالک تھا کچھ زیب نہیں دیتا۔ جب تک ان تحریروں تک نہیں پہنچ پاتے جو مستند تھیں یا خصوصاً زمین کی حیثیت کے بارے میں تخصیص کے ساتھ کچھ بتاتی تھیں۔

دوسرے یہ بھی ضروری نہیں ہے کہ تاریخ کے مختلف ادوار میں زمین کے بارے ملکیتی حیثیت ایک جیسی ہی رہی ہو۔ یا پھر اُس کے سارے جغرافیائی خلودوں میں تاریخ کے ہر دور میں ایک جیسا ہی حال رہا ہو ظاہر ہے کہ ایسا نہیں ہو سکتا۔ اس لئے ہمیں ہر خطے اور ہر دور میں یہ تلاش کرنا ہو گا کہ کسی خاص زمان و مکان میں اس کی کیا صورتِ حال تھی۔

لیکن اس سے پہلے کہ ہم تاریخ کے اگلے مرحلے کی طرف جائیں چند زمینی یا دوسرے نیکوں کے متعلق بات کرنا ہوگی جو زراعت سے متعلق تھے۔ ان سے بھی زمین کی ملکیت ہونے یا نہ ہونے کے مسئلے پر مزید تفصیلات کا پتہ چلتا ہے۔ ان میں سے سب سے اہم نیکس بالی (Bali) ہے۔ دراصل یہ نیکس اس بات کی طرف اہم اشارہ کرتے ہیں کہ زمین کی ملکیتی حیثیت کیا تھی۔ رُگ و دید کے عہد اور تاریخ کے اوپر میں بالی ایک نذرانہ یا چڑھاوا تھا جو دیوتاؤں کی نذر کیا جاتا تھا۔ یہ انچ خصوصاً چاولوں کی شکل میں پیش کیا جاتا۔ گھر کا سربراہ صبح کے وقت اسے چہار اطراف میں پھینک دیتا تھا یا پھر آگ کی نذر کر دیتا۔ کچھ گھر کے صدر دروازے کے آگے بھی بکھر دیا جاتا تھا۔ اس وقت ماروت کی شاخوانی کی جاتی۔ ماروت (Marut) طوفان کے دیوتا ہیں جنہیں دیدوں میں خاص مقام حاصل ہے وہ اندر کے دوست اور اتحادی سمجھے جاتے ہیں۔ بالی کے نذرانے کی یہ رسم بدھ مت کے بیروکاروں اور بہمنوں کے ہاں یکساں نہیں اور تقریباً ملتی جلتی ہے۔ لیکن بعد ازاں یہ بادشاہ اور راجا کے لئے ہی نذرانے کی شکل میں نظر آتی ہے۔ لیکن آخر کار یہ لازمی نیکس کی شکل اختیار کر لیتی ہے گیرٹ (56.6.1.2001) مارگریٹ اور سٹلنے (38.1977) اس رسم پر روشنی ڈالی ہے۔ رُگ و دید میں اس کا ذکر ان الفاظ میں آتا ہے۔

To thee, O Agni, the races of men offer bali;  
remember us with benevolence, extend to us  
your mighty protection. (V.1.16.1)

عرفان حبیب کا یہ خیال ہے کہ بالی ایک لاگو کیا گیا نیکس تھانہ کوئی رضا کاران طور پر دیا گیا نذرانہ اس کے لئے وہ رُگ و دید کی مناجات (6.5.6. VII) کا حال دیتا ہے جس میں یہ کہا گیا ہے کہ اگنی اپنی فاتحانہ طاقت کے بل بوتے پر قبلہ ناہوس کو زیر کرتا ہے اور انہیں بالی لانے کے لئے پابند کر دیتا ہے اس طرح وہ نصابی کتب میں پیش کی گئی تعبیر کو درکرتا ہے جن میں بالی کو رضا کاران نذرانے کی صورت میں پیش کیا جاتا ہے (15.14.2004)۔ لیکن زیادہ مستند روایہ یہی ہے کہ بالی جو پہلے ایک نذرانہ تھا بعد ازاں ایک نیکس کی شکل اختیار کر گیا۔ یہ نذرانہ دیوتاؤں اور راجا جاؤں دواؤں کی نذر کیا جاتا تھا۔ دراصل یہ وہ نذر تھی جو بادشاہ اپنی رعایا آس پاس کے حکوم حکمرانوں سے وصول کرتا تھا۔ لیکن آہستہ آہستہ بعد ازاں اس کی مدت اور رقم معین ہو گئی۔ ہمارے سامنے سوال

یہ ہے کہ یہ تم چیز پر لا گو تھا۔ اگر وہ زمینی قطعات پر لا گو تھا تو کیا ان کی نوعیت ملکیتی تھی یا وہ حکر انوں کی طرف سے دیئے گئے قطعات تھے جو ملکیتی نوعیت کے نہ تھے۔ ہم اس طرف بھی توجہ دیں گے۔ بالی کی وضاحت کے بعد ہم یہ بھی دیکھیں گے اُس وقت کے نیکوں کے لئے اور کون سے الفاظ مستعمل تھے یعنی مالیہ ”کرا“ (Kara) کی کون سی اقسام لا گو تھی۔ کرا کے ضمن میں ہمیں بھاگ (Bhaga) بھاگ و صیبہ (Bhagadheya) کے ہم معنی الفاظ بھی ملتے ہیں۔ لفظ بھاگ کا پس منظر بھی دیو مالائی ہے۔ یہ بارہ اوحیہ میں سے ایک تھا۔ اسے ادیتی کا بیٹا بھی کہتے ہیں۔ لیکن ہیں تو غرض اس نیکس سے جو بھاگ کہلاتا تھا۔ جبکہ رگ وید میں اس کا ذکر اچھی قسمت والے دیوتا کا ہے۔ یہ نیکس رگ وید کے عہد کے بعد میں مذکور ہے۔

اولیں ادوار میں بھاگ کا ذکر مزار عین کی طرف سے بادشاہ کو دیئے گئے حصے کے طور پر آتا ہے۔ جو پہلے مدتی یا مقررہ نہیں تھا۔ لیکن بعد میں اس کی مدت اور مقدار مقرر ہو گئی لیکن پانی نے (Panini) نے بالی کا ذکر نذرانے کے طور پر کیا ہے جو مال و دولت کی دیوی کuber (Kubera) کو پیش کیا جاتا تھا وہ اسے مہاراج بالی کہتا ہے۔ خیال کیا جاتا ہے کہ اس دیوتا یاد بیوی کا تعلق ان چار بڑے دیوتاؤں میں سے تھا جو کہ نیچے کی آسمانی دنیا میں قیام پذیر تھے اور چاٹر مہاراجن کہلاتے تھے۔ (Panini, 11, 1.36)

دوسری طرف آریاؤں کے مقدس قوانین میں اس کا ذکر ایک مذہبی نذرانے کے طور پر پیش کیا گیا ہے جو درج ذیل ہے:

- (i) But one must not employ a (child) to perform oblation in the fire or Bali offerings. (Gautama II, 4)
- (ii) And (Bali offerings must be given) to the deities presiding over the (eight) points of horizon in their respective places, At the door to the Maruts (Guatama V.11,12)

بالی سے متعلق بحث کو سیئتے ہوئے ہم اس نتیجے پر بخچتے ہیں، کہ رگ وید کے عہد میں بالی دیوتاؤں کے لئے ایک نذرانہ یا چڑھاوا تھا۔ لیکن کہیں کہیں راجاؤں کے نذرانے کے طور پر بھی

اس کا ذکر آتا ہے۔ لیکن یہ اس وقت لاگو کر دیا مقررہ یا منعین کردہ نہیں تھے۔ بلکہ روایت کا حصہ تھے۔ اگر یہ حکومت کی طرف سے لاگو بھی ہوئے تھے تو رُگ وید کے زمانے کے بعد ہوئے ہوں گے۔ اس لئے میں یہ سمجھتا ہوں کہ یہ اس وقت زمیں لیکس سے متعلق نہیں تھے اور نہ ہی ایسا کوئی ذکر رُگ وید میں ہمیں ملتا ہے سپلی مین (Spellman) کا خیال ہے کہ یہ دشوق کے ساتھ نہیں کہا جا سکتا ہے کہ یہ نذرانہ بادشاہ کو کیوں دیا جاتا تھا۔ ہو سکتا ہے یہ اس کا الوہی نسبت یا محاذ کے حوالے سے دیا جاتا ہو۔ دوسرے بائی کو پیش کرنے کی حیثیت کوئی معاشی نہیں تھی یہ غالباً نہیں ہی تھی۔ لیکن ایک حوالہ یہ معاشی روپ اختیار کر لیتی تھیں۔ کیونکہ پچار بیویوں کے رہن سہن کا دار و مدار انہی پر تھا۔ ہاں البتہ یہ ضرور ہے کہ رُگ وید کے عہد کے بعد میں یہ حکومت کے معاشی نظام کا حصہ بن گیا۔ لیکن پھر مویشیوں اور زرعی پیداوار کی صورت میں دیا جاتا تھا۔ روپے پیسے کی شکل میں اسے دیئے کی کوئی صورت نظر نہیں آتی۔

رومیلا تھا پر کا بھی یہ خیال ہے کہ حکومتی نیکسوں کے نظام کے لئے جن تین شرائط کا ہونا لازم ہے وہ ویدی زمانے میں نہیں تھیں یعنی ایک طے شدہ رقم، مدت کا تعین، یا نیکس مکلنٹر کا موجود ہوتا۔ (2004.120)

کوسامی کا بھی یہی خیال ہے کہ پہلا نیکس بائی کہلاتا تھا لیکن وہ نذرانے یا تھنے کی شکل میں تھا کیونکہ قربانی کے وقت بادشاہ کی نذر کئے جاتے تھے (1985.87.148)۔ اس کے نیکس بدل جانے کا عہد وہ ہو رہا سلطنت کے زمانے میں منعین کرتا ہے۔

## کتابیات

1. Griffith, T. H. Ralph. (Translator), *The Hymns of The Rg Veda Motilal.* Banarsidass Delhi 1973.
2. Habib, Irfan Thakur V. K., *The Vedic Age, People's History of India* (3) Fiction House, Lahore 2004.
3. Muller, F. M., *The Zend-Avesta.* Motilal Banarsidass Delhi, 1965.
4. Griswold, H. D. Farquhar, J. N., *The Religion of The Rigveda* (The Religious Quest of India) Humphrey Mil ford, Oxford University Press London 1923.
5. Joshi, L. M. Singh, Fauja., *History of The Punjab* (Vol I) Punjab University Patiala (1977).
6. Salatore, R. N., *Early Indian Economic History* Curzon Press, London, 1975.
7. Macdonell, A. A., Keith, A. B., *Vedic Index of Names and Subjects* 2 Vols, London 1912.
8. Banerjee, N. C., *Economic Life and Progress in Ancient India* 1925.
9. Basham, A. L., *The Wonder That was India,* Rupa and

Co. Delhi 1993.

10. Buhler, G., *The Laws of Manu*, Motilal Banarsidass Delhi.
11. Fair Servis, Tr. W. A., *The Roots of Ancient India*, The University of Chicago Press Chicago, London, 1975.
12. Julius Eggeling, *The Satapatha-Brahmana*, Motilal Banarsidass Delhi, 1966.
13. Garrett, J., *A Classical Dictionary of India*. Rupa & Co, New Delhi, 2001.
14. Margaret, Stutley, J., *A Dictionary of Hinduism*. Routledge & Kegan Paul, London, 1977.
15. Bhargava, M. L., *The Geography of Rg Vedic India*. The Upper India Publishing House Lucknow 1964.
16. Thapar, R., *History and Beyond*. Oxford University Press, New Delhi, 2004.
17. Kosambi, D. D., Vikas Publishing House, New Delhi, 1985.



## ہندوستان اور پاکستان میں نصابی کتب: ایک تجزیہ

کرشن مکار / ترجمہ: ظہور چوہدری

### مقبول تصورات کا سانچہ

ہندوستان اور پاکستان میں جدوجہد آزادی کی جستارنگ بچوں کو سکول میں پڑھائی جاتی ہے اس کے خدوخال ”دوسروں“ کی گہری آگاہی سے تھکلیل پاتے ہیں۔ یہ حالیہ اور ارتقائی آگاہی، ماضی میں ہونے والے واقعات میں لپٹی ہوتی ہے۔ یہ غصر قدیم تاریخ پر بھی لاگو ہوتا ہے لیکن آزادی کی جدوجہد کے پڑھانے کے بارے میں خاص طور پر ایک حقیقت ہے۔ پاکستان اس تقسیم کے نتیجے میں وجود میں آیا جو تحریک آزادی کے آخر میں ہوئی تھی۔ دوسری طرف بھارت کی بطور ایک سیکولر ملک ہونے کی شاخت کی بنیاد اس مزاحمت پر ہے جو جگہ آزادی کے بڑے مجاہدوں نے تقسیم کے نظریے کے خلاف کی۔ یہ فرق دونوں ملکوں کی آزادی کی اُن علمی روایات کے لئے ایک محقق وجہہ ہو سکتا ہے جو ”دوسروں“ کے تصورات سے بہت زیادہ متاثر ہوتی ہیں لیکن اس کی ایک اور مضبوط وجہہ بھی ہے اور اس کا تعلق اس حیثیت سے ہے کہ آزادی کا تصویر، دونوں ملکوں میں ایک سلسل اور جاری روایت ہے جیسا کہ بلاشبہ نوا آبادیاتی نظام کے شکار تمام ملکوں میں ہوتا ہے۔ ”ترقی پر یہ مالک“ کا لیبل جو عام طور پر ان سابقہ نوا آبادیوں پر چسپاں کیا جاتا ہے،

وہاں آزادی کی کہانیاں اب تک تیار ہو رہی ہیں یا ان کی کھوج کی جا رہی ہے۔ دونوں ملکوں میں ترقی کے لئے برطانوی استعمار کے خلاف جدوجہد کو ایک مستقل رغبت کا درجہ دیا جاتا ہے یہاں ان دو مثالوں کا ذکر کروں گا جو میں نے ایک سال قبل یوم آزادی کی تقریبات کے اشتہارات میں دیکھیں۔ بھارتی اخبارات میں آدمی صفحے کے ایک اشتہار میں ایک ہی طرز کی چارچھوٹی تصویریں بنی ہوئی تھیں جن کا تعلق تاریخ سے تھا۔ پہلی تین میں ایک فوجی ٹوبی اور تواریخی۔ تینوں تلواریں مختلف نویسی کی تھیں اور ہر ایک اپنے سے پہلی تصویر سے بہتر تھی۔ پہلی تصویر 1757ء میں ہونے والی جنگ پلاسی کی یادداشتی تھی جس میں سرانجام انگریزوں سے لڑا اور ہارا۔ دوسری تصویر، میسور کی چوتھی جنگ کی نمائندگی کرتی تھی اور شیخو سلطان کی نگست کے بارے میں بیان کرتی تھی جبکہ تیسرا تصویر 1857ء میں رانی لکشمی بائی کی نگست سے متعلق تھی۔ چوتھی تصویر میں ایک ٹوبی اور رانفل بنی ہوئی تھی جس کے نیچے تحریر تھا ”آج، نگستیں تاریخ بن گئی ہیں“ ہندوستانی آرڈننس فیکٹری کا یہ اشتہار درج ذیل پیغام دیتا تھا۔

”ہمارے ملک کی تاریخ میں انگریزوں کے ہاتھوں ایسی آزادی کھو دینا ایک افسوس ناک باب تھا اور اسے دوبارہ پالیتا آسان نہ تھا۔ پہلی وہ بڑی وجوہات ہیں کہ ہم پر جوش طور پر اس کی حفاظت کا کیوں تھیہ کئے ہوئے ہیں اور کیوں ہمارا اپنا تیار کردہ اسلحہ اور تھیسا رزیادہ قابل بحرب و سرہیں۔ کیونکہ تاریخ اپنے آپ کو کبھی نہیں دہراتی۔“

برطانوی فتوحات کے تاریخی حوالے سے آج ہندوستان کی دفاعی تیاریوں کے متعلق یہ اشتہار تحریک آزادی کی کہانی سناتا ہے۔ اسے بڑے مقاطعات تصویری ہنزر کے ساتھ لاپروايانہ انداز میں شائع کیا گیا ہے۔ اخبار کا قاری جو اس اشتہار کا متوقع ناظر ہے، اس سے آگاہ نہیں ہو سکتا کہ یہ کیا ہو رہا ہے؟ ہندوستان کی بڑھتی ہوئی فوجی قوت درون خانہ یہ پیغام دے رہی ہے کہ ہمایوں سے آج کے تضادات کا خطہ، اسی طرح برقرار ہے جس طرح یہ خطہ یورپی آباد کاروں کی جانب سے ہندوستان کی آزادی پر مسلط کر دیا گیا تھا۔

ایک پاکستانی مقبول ماہانہ رسمائی میں یوم آزادی کے سلسلے کا ایک اشتہار، جدوجہد آزادی کے نفیا تی تسلیم کی متوازی مثال پیش کرتا ہے۔ اس اشتہار کے کردار اور متن مختلف ہیں تاہم پیغام وہی ہے جو کہ بھارتی اشتہار میں دیا گیا ہے مثال کے طور پر The Herald (اگست

(پاکستان کی وزارت داخلہ کا آبادی کی دستاویزیات بنانے کا ادارہ) کی جانب سے شائع کردہ اشتہار یوں مرقوم ہے کہ وہ اعلیٰ ترین مثالیت نافذ کرے ہے ہیں۔ اس دعوے کے نیچے محمد علی جناح کی ایک تصویر اور 14۔ اگست 1948ء کا ایک پیغام چھپا ہے۔

”پاکستان کا وقار، دفاع اور بقا اس قابلیت میں مضر ہے کہ اتحاد اور تنظیم موجود ہے۔ آپ کی صرف ایک ہی منزل ہے اور وہ ہے ترقی پذیر قوم کے طور پر اتحاد اور یہاں گفت کو اپنانا۔“  
اسی شمارے میں ایک سینٹ کمپنی کی طرف سے شائع کردہ ایک اشتہار کی عبارت ملاحظہ ہو:  
”قائدِ اعظم نے بر صیر کے مسلمانوں کے لئے ایک خواب دیکھا تھا۔ ہمارا مقصد یہ ہے کہ دنیا میں ایک مضبوط پاکستان کی تعمیر کریں“ چنانچہ تحریک پاکستان صرف متاثر کرنے کے لئے نہیں بلکہ ترقی کے متن کا کام بھی دے رہی ہے۔

جناح یا بھارت میں گاندھی کے شخص کو تحریک آزادی کے ادھورے مشن کے لئے بطور ”یادداہی“ استعمال کرنا اُس وسیع رغبت کا حصہ ہے جو ہم دونوں ملکوں میں دیکھتے ہیں انہیں محض تاریخ کے لئے نہیں بلکہ ”یادداہیوں“ کے طور پر استعمال کیا جاتا ہے اور وہ بھی اس باب کے لئے جہاں سے تحریک آزادی شروع ہوتی ہے۔ دونوں ملکوں میں قومی تعمیر و ترقی کے اس منصوبے کے مختلف دلائل ہیں۔ جزوی طور پر اختلاف اس اصلی رفاقت سے ہے جو کہ ہر سو سائی کی جدوجہد آزادی سے وابستہ تاریخی یادوں سے ہے۔ تحریک آزادی کی مسلسل کہانی میں اختلاف کا دوسرا ذریعہ، اس تصور کا استعمال ہے جو ”دوسروں“ سے لیا جاتا ہے۔ ہم آگے چل کر یہ بحث کریں گے کہ کن طریقوں سے ہر ملک میں قومی تعمیر کا نظریہ اپنی ماضی کی کہانی کو ایک خاص شکل دیتا ہے۔ فی الحال میں ہندوستان اور پاکستان میں استعمال ہونے والے اپنی قومی شناخت کے حوالے سے ان تصورات پر اپنی توجہ مرکوز کرنا چاہوں گا جو ”دوسروں“ سے حاصل ہوتا ہے۔ میں اس بحث کو ایسے مطالعے کا پس منظر بنانا چاہتا ہوں کیونکہ تاریخی درسی کتب کی تفصیلات اُس وقت زیادہ اہم ہو جاتی ہیں جب ہم اسے قومی تعمیر کے جاری عمل کی روشنی میں دیکھتے ہیں بہر حال بچوں کے لئے لکھی گئی تاریخ ان ہم عصر سانچوں سے الگ نہیں کی جاسکتی کیونکہ اس کے ذریعے تعلیم دینا گویا قومی ترقی کے عمل کی علامت ہانا ہے۔

تضادات کے حال کسی بھی تعلق میں فریقین، ایک دوسرے کی وضاحت کرتے ہوئے خود

گہرے تضادات کا شکار ہوتے ہیں اور یہ دونوں ملکوں کے ضمن میں بالکل درست ہے مساوئے دونوں معاشروں کی اندر ورنی چیزیں گیوں کے جو ہمیں کھل طور پر اس بات کی صراحت کی اجازت نہیں دیتیں۔ ایک فریق کے اندر دسرے کا کچھ نہ کچھ حصہ موجود ہے۔ دونوں ملکوں کے کئی اندر ورنی متن موجود ہیں جو ”دوسروں“ کے عطا کردہ علم کے تصور کے زیر اثر ہیں خواہ وہ اسے مختلف سیاسی اور ثقافتی فضا کے تحت، مضبوط مختصر مصمت یا پھر کمزور دوستانہ تعلقات سے تعبیر کریں۔ بھارت کے لئے ایک بڑی مسلمان آبادی کی موجودگی (جو پاکستان سے بھی بڑی آبادی ہے) ایک دوہری علماتی کردار ادا کرتی ہے۔ بھارت کی بہتات آبادی کی شہادت کے طور پر اس سے یہ ثابت ہوتا ہے کہ پاکستان کی تقسیم ”فالتو“ تھی؟ البتہ اس مختصمانہ بات کے بر عکس ایک دوستانہ مکالمہ یہ ہے کہ مسلم آبادی کو ایک ثقافتی بلکہ معاملہ بھی کے پل کی طرح استعمال کیا جائے مثلاً لاہور اور دہلی کے درمیان چلنے والی بس کو لے لجھئے۔ پاکستان میں ہندوستان کو نہ ہب اور ثقافت کے لحاظ سے ایک ”غیر ملک“ قرار دینے میں کوئی کسر نہیں انمار کھی جاتی پھر بھی ہر روز ان بھارتی شہروں کا تذکرہ ضرور کیا جاتا ہے جہاں سے کسی کے آباء و اجداد بھرت کر کے آئے تھے یا جہاں ابھی تک کچھ رشتہ دار مقیم ہیں یا پھر ان عظیم یادگاروں کا ذکر ہوتا ہے جو اسلام کی عظمت کی یاد دلاتی ہیں۔

چنانچہ ہر ملک اپنی وضاحت کے لئے دوسرے پر انحصار کرنے کا مضبوط معاملہ پیش کرتا ہے۔ بھارت میں ایک عام تاثر یہ ہے کہ پاکستان کو اپنی قوی شاخت ایک کی بجائے دو مرتبہ ”ایجاد“ کرنا پڑی۔ ایک دفعہ تو اپنی تخلیق کے وقت اور دوسری مرتبہ بیگدیش کے ایک الگ ملک بن جانے پر۔ اس کے مقابلے میں ایسی شاخت کے لئے بھارت میں نسبتاً زم طریقہ اختیار کیا گیا حالانکہ وسیع رقبے اور جمہوریت کے قیام کے سلسلے کی مشکلات اپنی جگہ موجود تھیں۔ اپنے آپ کی صراحت کے لئے دونوں ملک مختلف طریقے سے ایک دوسرے کو استعمال کرتے ہیں اور آئندہ صفات میں میں نے یہی بات دلائل سے ثابت کی ہے۔

اس بے حد چیدہ نظریے کا سراغ لگانے کے لئے ہم دونوں ملکوں کے سرکاری تصورات اور عوای تصورات میں فرق کا پتہ لگائیں گے۔ منور الدلز کا متوقع طور پر علاقے، نسل اور عوای پس مختار پر بہت زیادہ انحصار ہے۔ بھارتی عوای تصورات کے بارے میں درج ذیل بحث کی بنیاد میرے اس تجربے پر ہے جو میں نے یونیورسٹی کے ایک استاد اور سکول کے بچوں کے مشاہدہ کار

کے طور پر حاصل کیا ہے۔ ان میں ہر سال پیش آنے والا بڑا تجربہ مشکل ہے جو مجھے طلبہ کو "سیکولر ازم" کا تصور بتانے میں پوشش آیا۔ ناگزیر طور پر اس تصور کے بارے میں سال بہ سال بڑے تندو تیز سوالات کے جاتے رہے ہیں۔ اس سے نسلک سرکاری غرض و غایت، شدید نوعیت کے ٹکنوک کا شکار ہے۔ بے شک اس پالیسی میں خلوص نیت کی کمی ہے۔ اور اس کو سیاست کی طرح تک دشمنی کی نظر سے دیکھا جاتا ہے۔

یہ نقطہ نظر میں نام فریم اور حالات میں بنایا گیا ہے، کسی قدر وضاحت کا مقتاضی ہے۔ 1980ء کی دہائی کے آخر میں "سیکولر ازم" کو بطور ایک موضوع کے میرے ادارے کے نصاب میں شامل کیا گیا۔ اس وقت تک کانگریس کی روایتی سیاست نے دائیں بازو کی طرف جھکنا شروع کر دیا تھا یہاں تک کہ روایتی دایاں بازو (Right) بھی سرکاری سیکولر ازم کے خلاف عوایی تصورات کے لئے بنیادی اختیاروں کا استعمال شروع کر چکا تھا۔ پنجاب میں مذہبی دہشت گردی کے عروج سے وہ دہشت چھیلی کر ریاست نے ہندو مذہبی بنیاد پر ستون کی آواز پر کان دھرننا شروع کر دیئے۔ اس ہندو فرقہ داریت نے نہ صرف طاقت اور شدت اختیار کر لی بلکہ وہ باعزت بھی کھلانے لگے۔ رام جنم بھوپی تحریک نے ان روحانیات کو تقویت بخشی جو 1992ء کے آخر میں زبردست فرقہ دارانہ فسادات پھیلانے کا باعث ہوئے۔ اس دہائی کے بقیہ سالوں کے دوران میں سیکولر اداروں کے کناؤنگ ایکٹ بطور تعلیمی پالیسی کے جاری رہا اور یہ سب کچھ مذہبی بنیاد پرستی کے مضبوط دباؤ کے تحت کیا گیا۔ پھیلی دو صدیوں کا یہ نازک خاکہ اس نکتے کے لئے کافی تھا کہ میں نے اس عرصے میں جتنے طلباء کو پڑھایا وہ سرکاری سیکولر ازم کی اس پالیسی سے بیزار نظر آئے۔ جو سوالات وہ اٹھاتے تھے وہ اکثر پریس اور شیلویزین کے مباحثوں میں بھی نظر آئیں۔

ایک قابل ذکر سوال جو میرے طلباء میں ہو کر پوچھتے تھے، یہ تھا کہ اگر پاکستان ایک اسلامی مملکت ہے تو بھارت کیونکر ایک سیکولر ریاست ہو سکتا ہے؟ اس سوال کی منطق خالصتاً وحیج دو چار جسمی ہے یعنی اگر مسلمانوں نے 1947ء میں بھارت کو تجزی کراپی ایک قوم بنالی تو پھر یقینی طور پر جو کچھ باقی پچاہے اسے بنیادی طور پر ایک ہندو ملک ہی ہونا چاہئے۔ یہ صاف ستر انیجہ بھارت میں مسلمانوں کی اصل آبادی کی موجودگی کی نفی کرتا ہے۔ یہ نکتہ کہ بھارت ایک کیشراجہت معاشرہ ہے لہذا مذہبی اور ثقافتی رنگارگی کی قدر و منزلت ہونا چاہئے، بہت کم طلباء میں مقبول رہا۔ بہت سے

طلباء، پاکستان کی مثال دیتے ہوئے کہتے تھے کہ اگر بھارت صحیح معنوں میں ایک کیش الجہت ملک ہے تو پھر پاکستان ہنانے کی کیا ضرورت تھی؟ یہ بنیاد پرستانہ سوچ انہیں یہ پوچھنے کے قابل ہنا تی ہے کہ جب پاکستان اپنے آپ کو بر مسلمانوں کا وطن کہتا ہے تو پھر بھارت اپنے آپ کو ہندوؤں کا ملک کیوں قرار نہیں دیتا؟ پھر وہ ایک بنیادی شک کا اظہار کرتے کہ سیکولر ازم محض سیاسی کھیل کھیلنے کا ایک تقریری ہتھیار ہے اور اس کھیل کا نام ”دوث بینک“ ہے۔

بے شک ایسے طرز کے دلائل اس عام روایے کا حصہ ہیں جو پڑھے لکھے نوجوان، سیاستدانوں کے بارے میں رکھتے ہیں۔ ان کی نظر میں انتخابی ادارہ شدید طور پر ناقابل اعتبار ہے۔ اگرچہ انگریزی میڈیم سبکوں سے پڑھے ہوئے نوجوانوں میں سیاسیات سے رغبتی بڑی شدید ہے تاہم یہ ایک عام جاری عمل ہے۔ نوجوان لوگ ”دوث بینک“ سے متعلق اپنی آگاہی کو ریاست کی اقداری بنیادوں (بشمول سیکولر ازم) کے خلاف استعمال کرتے ہیں۔ دوث بینک کے نظریے کا اس طرح استعمال دوسرے الجھاؤ بھی رکھتا ہے۔ اس سلسلے میں عام مقبول دلیل یہ ہے کہ مسلمان اقلیت اپنے دوث بینک کو سیکولر ازم کی پالیسی جاری رکھنے اور دیگر مغلی ذاتیں اسے سماجی انصاف کے حصول کے لئے استعمال کرتی ہیں۔ بنیادی ریاستی اقدار کے خلاف ایک خاص حد تک ایسے تندویتی سوالات کا پوچھا جانا دراصل اس عام قدامت پسندانہ ماحول کا عکس ہو سکتا ہے جو کہ شہری ٹھیل کلاں طبقوں کا خاصہ ہے۔ یہ بھی کہا جاسکتا ہے کہ ملازمت اور آمدنی سے متعلق غیر یقینی صورت حال نے شہری تعلیم یافتہ نوجوان نسل کے منفی رجحانات میں اپنا کردار ادا کیا ہے۔ ان نوجوانوں کی اکثریت کا تعلق اوپنجی ذات کے گمراہوں سے ہے ابتدی سیکولر ازم کی جانب ان کا رو یہ زیادہ پوچھیا ہے۔ اب میں جو دلیل پیش کروں گا اس سے ظاہر ہوتا ہے کہ ہمیں سیکولر ازم پر نوجوانوں کے اعتراضات کو ایک عیین ثقافتی عمل کے حصے کے طور پر دیکھنا چاہئے اور جس کا تعلق بھارت کی آزادی کے تصور سے ہے۔

دلیل یہ ہے کہ 1947ء میں آزادی کا مطلب ہر قوم کے غیر ملکی راج سے آزادی حاصل کرنا تھا نہ کہ صرف برطانوی راج سے۔ چنانچہ اب بھارت ”ہندو“ ہونے کے لئے آزاد ہے۔ سلطی طور پر یہ دلیل تقییم یا بھارت کی ایک ہندو شناخت کے جواز کے طور پر استعمال نہیں کرتی لیکن اگر ہم اس کا بغور جائزہ لیں تو ہم دیکھتے ہیں کہ یہ دلیل ہندوستان کو ایک ہندو ملک کے طور پر

ابھارنے کے لئے یہ بنیاد فراہم کرتی ہے کہ بھارت، ایک طویل مسلم عہد سے قبل بھی ایک ثقافت کا حامل تھا۔ ہمیں یہ بات بھی ذہن میں رکھنا چاہئے کہ ہم کانج کے تعلیم یافتہ نوجوانوں کے نقطہ نظر کی تحقیق کر رہے ہیں نہ کہ ہندو بنیاد پرستوں کی، جن کی شرکت نام نہاد ”سگھ پریوار“ سے ہے۔ بے شک میں اس امکان کو نظر انداز نہیں کر سکتا کہ کچھ نوجوانوں کے معائدانہ نظریات، کسی نہ کسی طرح ہندو بنیاد پرستوں کی تنظیموں کے اس پر اپیکنڈے کی وجہ سے تھے جو وہ مختلف ذرائع ابلاغ کے ذریعے کرتی رہی ہیں۔ ایسا ممکن ہے لیکن روشن خیال تجزیہ کار ہندو فرقہ واریت پر جو لیبل چپا کرتے آئے ہیں وہ درحقیقت بہت زیادہ پھیلی ہوئی بات ہے اور یہ صرف نوجوانوں تک ہی محمد و نبیں جن کے نظر میں جھکاؤ ابھی پختہ نہیں ہوتے بلکہ ان پارٹی ممبران اور رہنماؤں تک بھی پھیلے ہوئے ہیں جنہیں بھارت کو ایک کثیر احتجت ملک بنانے کا بہت زیادہ دعویٰ ہے۔ یہ کتنے بھی ہے۔ کاگرس پارٹی میں فرقہ واریت کی حامی ایک لاہی بیوی سے موجود ہی ہے جو بظاہر ترقی پسند ہے لیکن اصل میں قدامت پرست ہے۔ آزادی کے فوراً بعد اسکی جذباتی قدامت پرستی، سومنات کے مندر کے حوالے سے دیکھنے میں آئی۔ 1950ء کے اوائل میں ”وزیر خوارک وزراعت“ کے ایم۔ فشی نے لکھا تھا کہ سومنات کے مندر کی بھالی کے سلسلے میں سردار پیل نے ایک ناقابل یقین بیان میں کہا تھا کہ ہم اپنے آپ کو اس وقت تک صحیح معنوں میں آزاد نہیں سمجھ سکتے یا مستقبل میں اس وقت تک اپنا اعتقاد قائم نہیں کر سکتے جب تک سومنات کا مندر بحال نہیں ہو جاتا۔ (2)

آزادی کا جو نظریہ فشی صاحب نے تراشا ہے وہ عہد و سلطی کے تصورات سے ملو ہے جب اسلام نے بھارت کو غلام بنا یا تھا۔ ترقی پسند تاریخ نے عہد و سلطی کے ساکن نظریے کو منتشر کرنے کی بڑی دلیرانہ کوشش کی ہے لیکن مذکورہ نظریہ برقرار ہے، اس کی پرداخت ایک خاص حد تک ایک عام غیر رضامندی سے ہوتی ہے جسے عیش ببر وال نے ”عہد و سلطی کی جنگ“ کا نام دیا ہے۔ ببر وال، ہندو اور مسلمان کی نسل سے انکار کرنے پر تقدیم کرتے ہوئے کہتا ہے اور زور دیتا ہے کہ دونوں کے درمیان تعلقات کو 1910ء میں صدی میں سماجی ڈھانچے کی نشوونما اور شہروں کے پھیلاوہ کے ناظر میں دیکھنے کی ضرورت ہے۔ وہ تحقیقی مقصد کے لئے ذرائع کے ذرائع اسکے لئے جو بزرگ پیش کرتا ہے اور کہتا ہے کہ نوآبادیاتی دور میں فرقہ واریت کے عروج کو نئے شہروں میں مذہبی حلقوں کے درمیان طویل علیحدگی، شدید سماجی ہندو مسلم تضاد، آپس کے رسمی معاملات، سیاسی و انتظامی تعلقات اور فرقہ

وارانہ سماں تکی کے عدم وجود کے تعلق سے دیکھا جانا چاہئے۔ (3) وہ تجویز کرتا ہے کہ زندگی کے یہ علمی سماجی اور مذہبی فمونے، ابتدائی سماجیت میں ایک مقام رکھتے تھے لیکن بچپن میں پرورش کا انداز، اور اسی راستے سے وہ سماجی لاشوریت میں داخل ہوئے۔ سدھیر کا کڑبھی یہی نکتہ بیان کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ علامتی طور پر مسلمان، ہندو لاشوریت کے لئے غیر ملکی نظر آتے ہیں۔ (4)

سر وال اور کا کڑ ایک "تصوراتی حقیقت" کی بات کر رہے ہیں جس کے مقابلے میں سیکولر ازم نے حتی الامکان عدم دلچسپی کا اظہار کیا ہے۔ اس لاتحقی کی پالیسی کے فائدے بھی رہے ہیں لیکن اس نے ہندوؤں اور مسلمانوں دونوں کی شفافتوں کی علیحدگی کو قائم رکھا ہے۔ پاکستان کے حوالے سے سیکولر ازم کی آواز بالکل کمزور اور اپنے فقادوں کی طرف سے مہم رہی ہے کیونکہ لفظ پاکستان منتشر خیالی کے معنوں میں استعمال ہو رہا ہے جیسا کہ ہندی کے معروف ترقی پسند نادول نگار مکلبیشور نے اپنے ایک حالیہ نادول "کتنے پاکستان؟" میں کیا ہے۔ "پاکستان" یہ گہرا منقی علامتی مطلب نوجوان طلباء میں محادرے کی طرح مستعمل ہے اور اس کا تعلق آج کے پاک بھارت تعلقات سے بھی ہے اور سیکولر ازم پر ان کی تقید بھی اسی زمرے میں آتی ہے۔ وہ کسی بھی بحث میں بھارت کی قومی شناخت کے سلسلے میں پاکستان یا مسلمانوں کا حوالہ دیتے ہیں۔ یہ حوالہ انہیں اس بات پر اکساتا ہے کہ وہ ہندو بنیاد پرستوں کی سیکولر ازم پر تقید کی ہموائی کریں۔ ان کے نزدیک ہمارے اس مشورے کی اہمیت کم ہے کہ پاکستان نے ایک خاص طرز کی قوم بننے میں جو اقدامات اٹھائے ہیں ان سے ہمیں کوئی فرق نہیں پڑتا یا یہ کہ بھارت کو بھی اپنے آپ کو اپنے حب منشا ایسا کرنے کی حاصل ہے۔ ایسے مشورے کے خلاف ان کے پاس وہی نکتہ اعتراض ہے جو پہلے بیان ہو چکا ہے یعنی اگر بھارت کی شرائحت معاشرہ ہے تو پھر پاکستان کیوں بنایا گیا اسے ایک ہی ملک رہنا چاہئے تھا۔ اس بحث میں یہ امر، ایک سخت تاریخی حقیقت کو ظاہر کرتا ہے کہ ہندوستان کو مذہبی بنیادوں پر تقسیم کیا گیا تھا۔ یہ امر مختلف مواقع پر مختلف مباحثت میں ظاہر ہوتا رہا ہے۔ مثلاً مرزا غالب کی حوالی کو محفوظ کرنے کے لئے حکومت کی مالی امداد ہو یا نہ ہو، اس بحث میں مختلفین کا نقطہ نظر یہ تھا کہ حوالی اگر لا ہو رہی میں ہوتی تو پھر حکومتی مالی امداد کی محتقہ ہو سکتی تھی۔

ایسے مباحث سے ظاہر ہوتا ہے کہ آج بہت سے طلباء اس تاریخی ترجیح سے متعلق بہت

پریشانی کا شکار ہیں جو بھارتی قومی راہنمایکلر پالیسی سے متعلق رکھتے ہیں ان کی کچھ مشکلات کا تعلق تعلیم کے شعبے میں جاری "غیر موزونیت" سے ہے۔ حاس نویت کے مسائل جیسے فرقہ وارانہ میا صست، پر آزادانہ بحث کے موقع نہ ہونا بھی ایک بھروسہ حقیقت ہے۔ تاریخ کے نصاب کا درسی کتب میں علم کی کمزور تعلیم بھی ایک متعلقہ مسئلہ ہے یہ کتاب اس بات کا بھی خاصابوت فراہم کرتی ہے۔ یہ اور اسی طرح کے دیگر معابر جو تعلیمی نظام میں پائے جاتے ہیں، اس مقنی ذہن کی پرداخت میں اہم کردار ادا کرتے ہیں جس کی بنیادیں بھارت اور پاکستان نے دو قومی ریاستوں کے طور پر آپس کے تعلقات میں قائم کر رکھی ہیں۔ انہوں نے متازع جبتوں، یادوں اور تصورات کے جالے میں پھنس کر رہے جانے کا اختیاب کیا ہوا ہے۔ پر لیں اور شیلو یعنی دونوں نے اس مشاہدے کو استعمال کیا ہے۔ اپنی ذات کے اندر کے خوف کا نظریہ بھی کی فلمی صنعت میں کافی عرصے تک بڑا پسندیدہ موضوع رہا ہے۔ چنانچہ کاروباری لحاظ سے ایسی لاتعداد فلمیں بنائی گئی ہیں جن میں ایک کردار بھارت کے قومی مفادات کے خلاف بھارت کے دشمنوں سے مل کر سازش کرتا ہے۔ (5) حالیہ کئی فلموں میں سازش کی اس پرانے موضوع کا واضح اشارہ پاکستان کی جانب کیا گیا ہے۔ تندوں کے مناظر سے لبریز یہ فلمیں پاکستان کی جانب سے کشمیر میں مسلح جدوجہد کی حمایت کی قابل اعتبار نامنندگی کرتے دکھائی گئی ہیں۔ ریڈ یو پر مباحثہ اور ایڈی پر کے نام خطوط میں یہ مقبول عام نظریہ لگاتار بیان کیا جاتا ہے کہ پاکستان بھارت کے گھوٹے گھوٹے کرنے کے درپے ہے۔ اس بات کی فوری منطق یہ ہے کہ پاکستان 1971ء میں بھارت کی مداخلت سے اپنے ٹوٹ جانے کا بدله لینا چاہتا ہے اور اس کی گھر اکی کی منطق یہ تقسیم ہند ہے نیز یہ کہ مسلمان پہلے ہی بھارت کے ساتھ ایک بار ایسا کرچے ہیں اور آئندہ بھی کرنے سے نہیں چوکیں گے۔

آئیے اب اس عالمی جنگ کے پاکستانی محاذ کی طرف بڑھیں۔ جب میں نے اس مطالعے کا آغاز کیا مجھے دیگر بھارتیوں کی طرح یقین تھا کہ سرکاری اور عوامی "تصورات" میں فرقہ ہو گا۔ لفظ "پاکستان" میرے لئے ریاست اور عوام دونوں معنوں میں تھا لیکن عام میڈیا پر پڑوں میں بھارت کے خلاف پروپیگنڈے سے مجھے یہ فرق محسوس نہ ہوا۔ پاکستان کا ایک انسانی چہرہ تغیر کرنا میرے لئے ایک بڑا علمی چیخنے ثابت ہوا۔ آزادی سے لے کر پاکستان کے مقامی مباحثہ اور اس کے ادب، خاص طور پر "لکھن" نے مجھے قابل قدر مدد دی۔ شاید کسی دوسرے ادبی کام سے

زیادہ متاز شاہ نواز کی کتاب "The Heart Divided" نے مجھے یہ پہچانے کے لئے تیار کیا کہ پاکستان کا ایک خاص نقطہ نظر ہے جس سے ہم بھارتی اس کے علمی مطالب کی گھرائی سے "اقف نہیں ہیں۔ (6) تقسیم سے قبل لکھی گئی یہ کتاب 1930ء کی دہائی کے دوران شاہی ہندوستان میں ہندوؤں اور مسلمانوں کے درمیان بڑھتی ہوئی خلیج کے سیاسی خدوخال پیش کرتی ہے۔ اس کھرے اور ذہین منصف کی تحریر ہمیں مجبور کرتی ہے کہ تقسیم سے قبل کے ہندوستان کے علم کے بارے میں (جو ہمیں تاریخ کی کتابوں میں ملتا ہے) سوال انھائیں۔ مزید برآں ہم تاریخ کو مردوں کے نقطہ نظر سے دیکھنے کے عادی ہیں۔ یہ کتاب عورتوں کی زندگی اور خاص طور سے اوجوان عورتوں سے متعلق ہے۔ یہ ہمیں 1930ء کے اوآخر میں جھاٹکنے کے قابل بناتی ہے جب سعاشرے میں تیز ترین اور اہم سیاسی تبدیلیاں آ رہی تھیں اور یہ کہانی ایک سیاسی مسلمان خاندان کی تین بیٹیوں کی ہے جس کا تعلق عامروزہ زندگی سے ہے۔

جیسا کہ میں نے اپنے تعارف میں بیان کیا تھا کہ مجھے لاہور کے دورے کا اتفاق ہوا اور اپنے مجھے اپنی تعلیمی اور ادبی تیاریوں کا ایک حقیقی زندگی میں تجربہ ہوا۔ اس مختصر عرصے میں مجھے تعلیم کے شعبے سے متعلق کئی لوگوں اور سکول اور کالجوں کے طلباء میں تعلق کا موقع ملا۔ (7) اس تجربے نے دیرے لئے اس تعلیمی تیاری کا قیمتی تمنی سرمایہ فراہم کیا جو کہ میں نے پاکستان کی سیاست، معیشت اور معاشرت کے بارے میں خاص مطالعہ کیا تھا۔ (8) میں جانتا ہوں ایک بڑے اور متنوع ملک ہونے کے ناطے پاکستان کے بارے میں ایک واحد، ذاتی اظہار کو لوگوں کے تصورات کے بارے میں ایک کافی بنیاد قرار نہیں دیا جا سکتا۔ بلاشبہ مجھے نظریات اور تجربات کے سلسلے میں اتنا زیادہ اظہار یہاں میرنہیں آ سکا جتنا کہ تقابی طور پر بھارتی طلباء کے ہاں پایا گیا۔ دونوں ملکوں کے درمیان حالات اور مسائل کی نوعیت کی وجہ سے مجھے اپنی اس کم مانیگل پر ہی قناعت کرنا پڑی کہ پاکستانی نوجوان اور دیگر لوگ اپنے ملک کے بارے میں کیا محسوس کرتے ہیں؟ بے شک مجھے کچھ دستاویزی مواد مثلاً رسائل وغیرہ بھی دہلی کی لائبریریوں میں مل گئے اور ٹیلیویژن پر مباحثت نے بھی میری مدد کی البتہ پاکستان کی نوجوان نسل کے برادر است علم سے میں زیادہ تر آگاہ نہ ہو سکا۔ ہندوستان ان کے ذہنوں میں ایک سراب کی مانند ہے اور یہ ان میں خاص لحاظ طرح کے احساسات جگاتا ہے جن میں خطرے اور عدم تحفظ کے احساسات بہت نمایاں ہیں۔ پاکستان

اپنی تمام گڑیز اور ظاہری تشدد کے باوجود بچوں کے تصورات میں ایک محفوظ سر زمین ہے۔ نوجوان پاکستانی طلباء کی تقسیم سے متعلق کوئی برادرست یاد موجود نہیں ہے اور جو یاد داشتیں انہیں اپنے تقاضی نصاب اور پرورش کے دوران میں دی جاتی ہیں وہ خیالی اور دور از کار ہیں۔ یہ کہنا درست ہو گا کہ تعلیم نے تقسیم کی خوفناک اور تکلیف دہ حقیقت سے قطع نظر اسے ایک ایسی کامیابی میں تبدیل کر دیا ہے کہ یہ تمام پاکستانیوں کے لئے ایک حصول نعمت کا اسی طرح کام کر رہی ہے جیسی کہ محمد علی جناح کے لئے کرتی۔

شاید یہ تاثر پنجاب کے علاوہ دیگر صوبوں میں مختلف ہو کیونکہ پنجاب کی یادیں تقسیم سے زیادہ شفاف طور پر وابستہ رہی ہیں لیکن ہمیں تعلیم کے جدید نظام ہائے کی صلاحیت کو نظر انداز نہیں کرنا چاہئے جبکہ وہ زبردست طریقے سے مرکزیت میں منظم ہوں اور علم پھیلانے کا کام سرانجام دیتے ہوں۔ تعلیم کے اسی تاثر کی وجہ ہے کہ میں نے لاہور کے نوجوانوں میں وہی غربت اور دیگر معماشی مسائل کے متعلق آگاہی کو محسوس کیا۔ نوجوان پاکستانی، اپنے ملک کی مشکلات مثلاً بھارت کی نسبت کمزور معيشت اور فوجی طاقت کا حامل ایک ہمسایہ ملک ہونے سے بھی خوب اچھی طرح واقف ہیں۔ ان کے نزدیک بھارت کی پاکستان پر فوجی یا مالی بالادستی کے مقابلے میں اس کی ایسی صلاحیت زیادہ واضح اور طبعی ہے۔ یہ کہ بھارت، پاکستان کے وجود کو تسلیم نہیں کرتا اور پاکستان بھارت کے لئے کوئی حقیقی خطرہ پیدا نہیں کر رہا۔ دراصل ایک ہی جذبے کے دو پہلو ہیں۔ یہ وہ جذبہ ہے جو عدم تحفظ کو بھارت اور کسی بھی درجے کی ”تیاری“ کو جائز قرار دیتا ہے۔

بھارت نے نئی 1998ء میں جواہی دھماکے کئے تھے، پاکستان نے ان کا جواب اسی مبنی دے دیا تھا۔ دھماکوں کا یہ ”تبادل“، اُن طلباء کے لئے ایک گواہی کی حیثیت رکھتا تھا جن سے میں ملا۔ ان کا کہنا تھا کہ بھارت پاکستان کو ختم کر دینا چاہتا ہے اور یہ کہ پاکستان اپنی بغاۓ کے لئے تیار ہے۔ پاکستانی دھماکوں کے جواز کے لئے ایک دلیل یہ دی جاتی تھی کہ اسلام کے فرمان کے مطابق آپ کو وہی طاقت حاصل کرنا چاہئے جو آپ کا دشمن رکھتا ہے۔ پرنس میں ڈھیر سارے تبروں کا ایک ہی موضوع تھا کہ پاکستان کو کسی بھی واقعے کے لئے تیار رہنا چاہئے کیونکہ بھارت نے پاکستان کو کبھی قبول نہیں کیا۔ میرے بعض جواب دینے والوں نے کشمیر کے حوالے سے یہ کہا کہ 1947ء میں بھارت نے پاکستان کو کشمیر کے معاملے میں دھوکا دیا تھا۔ اگر کشمیریوں کی غالب اکثریت

مسلمان ہے تو پھر وہ تقسیم کے فارمولے کی منطق کے مطابق پاکستان کا حصہ کیوں نہیں ہے؟ لیکن میرے ہمراہ مسلمان ساتھی کے اس سوال پر وہ پریشان ہو جاتے تھے کہ بھارت کے باقی ماندہ مسلمانوں کے بارے میں آپ کی کیا رائے ہے۔ آپ انہیں کیوں نہیں چاہتے؟

بھارت کی فوجی طاقت بالخصوص اس کی ائمی صلاحیت کے بارے میں پاکستانی تصور یہ ہے کہ اسے پاکستان کے خلاف استعمال کیا جائے گا۔ اگرچہ پاکستانی پریس میں بھارت اتنی "جگہ" حاصل نہیں کر پاتا تاہم عوایی سٹھ پر اس کا خاص سایہ موجود ہے۔ 1970ء کے اوائل سے ہی لگاتار حکومتوں اور دانشور طبقوں نے بھارت کو پاکستان کی "ذاتی آگاہی" سے خارج کرنے کا سلسلہ شروع کر دیا تھا۔ (9) اس کوشش کے نتیجے میں عوایی سٹھ پر بھارت کے بارے میں جان کاری زوال پذیر ہے اگرچہ دوچی میں اضافہ ہوا ہے۔ 1971ء کے بعد پاکستان کی پالیسی جنوبی ایشیا کی یہاں مغربی ایشیا کی جانب زیادہ مرکوز رہی ہے اور اس کو ملی جلی کا میابی حاصل ہوئی ہے۔ معیشت میں اس کا اثر ہوا ہے تاہم یہ میں الاقوامی تعلقات میں اس کے وقار میں شاذ ہی اضافہ ہو سکا ہے۔ پاکستان کی اشرافیہ اپنے بھارتی ہم منصبوں کی نسبت زیادہ مغرب زدہ ہے البتہ وسیع تر معاشی ناہمواری اور جمہوری مشینری کی عدم موجودگی کی بنا پر یہ پاکستانی اشرف نشان و شوکت کی زندگی برکرتے ہیں ان کے بچوں کو آباء و اجداد کے طبق بھارت کے مقابلے میں امریکہ اور یورپ کے ساتھ عظیم تر و بیشتر محسوس ہوتی ہے۔ "اسلامائزیشن" سے ان کو کوئی فرق نہیں ہے۔ وہ بچے جو سرکاری سکولوں میں پڑھتے ہیں اور نہ ہی وقوفی نظریات کی زیادہ اور سخت خواراک استعمال کرتے ہیں بظاہر ایک الگ دنیا کے باسی ہیں۔

اپنے قیام کی نصف صدی سے زائد عمر صہ گزرنے پر بھی پاکستان کی "توی ختمی آگاہی" کا مسئلہ "ہوا کی" ثابت ہوا ہے۔ ابتدائی سالوں کی خود اعتمادی اور عزم اب شاذ ہی دیکھنے میں آتا ہے اور شاید اشتہارات کی حد تک ہے۔ خبروں اور ادب کے میدان میں ایک "اچھی" ریاست کے خروخال تلاش کرتے وقت مایوسی ہوتی ہے۔ یہاں آپ کو جو حاصل ہوتا ہے وہ مواد اور سیاسی صور تھال پر جبری اور سرمدھری سے کئے گئے تبرے ہی ہوتے ہیں۔ اگریری پریس میں آپ جو بچھو دیکھتے ہیں وہ مایوسی کے غصر میں اضافہ کرنے والا وہ حقائق ہیں جن کا تعلق پاکستان کی تویی میشیت، جمہوری طرز حکومت کے عمل میں حاکم رکاوٹیں اور فرقہ وارانہ تشدد وغیرہ کی حالات سے

ہے۔ (10) معیشت کے اتار چڑھاڑ اور شہری زندگی کی عام بے یقینی کیفیت نے مایوسی کو جنم دیا ہے۔ ماضی قریب میں پاکستان کے شہری متوسط طبقے کو آمدی میں قابل ذکر کی اور معیار زندگی میں زوال آجائے کا سامنا کرنا پڑا ہے اور اس کی وجہ امریکی امداد سے چلنے والے ان منصوبوں کا ختم ہو جانا ہے جو اس نے انگلستان میں پاکستان کو روس کے خلاف ایک آلہ کار کے طور پر استعمال کرنے کے لئے شروع کر رکھتے تھے۔

اگرچہ ہندوستان اور پاکستان دونوں "آزادی" اور "قومی دفاع" کے نظریات کو نوجوان نسل کی سیاسی سماجیت کے لئے ایک ذریعے کے طور پر استعمال کرتے ہیں تاہم پاکستان میں یہ کوشش زیادہ خصوصی اور شدید ہے۔ پاکستانی درسی کتب ہندوستان کے ساتھ ہونے والی 1965ء اور 1971ء کی لاٹائیوں کی تفصیلات سے بھری ہیں۔ بھارت میں یہ لاٹائیاں اگرچہ متعدد کامیاب فلموں کا موضوع بنی ہیں تاہم درسی کتابوں میں ہم بخشش ان کا ذکر دیکھتے ہیں اس کے برعکس پاکستان کے سکولوں کی درسی کتابیں، ان جنگوں کو مختصر علم، تصورات کی جنگوں اور ہیر و بنا نے کے لئے استعمال کرتی ہیں۔ جنگوں کے یادگار دنوں کو مناتے وقت بھی یہی کچھ ہوتا ہے۔ اب پچھلے چند برسوں سے بھارت 16۔ دسمبر کو "وجہ دیوں" یعنی "یوم فتح" کے طور پر مناتا ہے جب پاکستانی فوج نے موجودہ بیگدلیش میں تھیارڈا لے تھے یہ تقریبات سرکاری اشتہارات چھپوئے اور مسلح افواج کے عوامی اجتماعات منعقد کرنے تک محدود ہوتی ہیں۔ دوسری طرف پاکستان میں چھ ستمبر کو "یوم دفاع" تراویح کے لئے جنگ کی یاد کے طور پر منایا جاتا ہے اور اس میں زیادہ کشش ہے۔ فرائیڈے نامندر لاہور جو ایک روشن خیال پر چہے ہے اس کے ایک ادارتی تبرے میں جو Young Nation نامی سپلینٹ میں شائع ہوا ہے، لکھا ہے:

"یہ جنگ ہمارے سپاہیوں کی دلیری کی داستان سناتی ہے جو بھارت کے مقابلے میں تعداد، اسلحہ، تھیار اور مشینزی میں کم تھے لیکن اس بہادری، حرصلے اور جرأت سے لڑے کہ بھارتی فوجیں دنگ رہ گئیں۔ اس میں ہمارے عوام کے اتحاد کا ہاتھ بھی تھا جن کی صرف ایک منزل تھی۔۔۔ دفاع پاکستان۔"

اسی شمارے میں اخبار نے یوم دفاع پر نوجانوں کے صفحے میں ایک چھوٹا سا نمونہ پیش کیا

ہے جس میں ایک 9 سالہ قاری نے لکھا ہے کہ یہ دن ہے جس کی سارے پاکستان کے لئے بہت بڑی اہمیت ہے:

” یہ مرے لئے بہت خاص الخاص جنگ ہے کہ اس کے جیتنے سے ہم نے اپنے ملک کی آزادی کا تحفظ کیا۔“

ایک بیس سالہ نوجوان نے لکھا:  
” یہ دن بہادری کے تصورات، ایمان اور جنگ کی روح کی تصور پر کشی کرتا ہے۔“

یہ سچھنا مشکل ہے کہ سکولوں کے بچے یا کالجوں کے نوجوان اپنے اداروں کے رسالوں میں تو خیر ایسا لکھیں گے ہی لیکن ہندوستانی قومی دھارے کے انگریزی اور ہندی اخبارات میں بھی ایسا ہی لکھا جاتا ہے:

پاکستان کی، بھارت سے مقبوض سوچ کی تاریخی وجوہات ہیں اور اس حد تک بھارت کے ساتھ بھی ایسا ہی معاملہ ہے لیکن پاکستان میں شہری زندگی اور معیشت میں یونج کے کردار کا عکس ہے۔ بھارت میں بھی فوج کا صفتی جال بچھا ہوا ہے اور اس کی حالیہ نشوونما نے کئی مسائل جیسے فوجی اخراجات وغیرہ پر اختلاف رائے بھی سامنے آیا ہے تاہم پاکستان میں فوج، شہری انتظامیہ میں دخلیل ہے چنانچہ اس کے نظریات اور ضروریات و سمعت کے ساتھ عوام کی روزمرہ زندگی میں پھیلے نظر آتے ہیں۔ پاکستانی صحافی خالد احمد نے لکھتے بیان کیا ہے کہ پاک بھارت تازعہ مشترک کے مفادات حاصل کرنے کا مقام بن گیا ہے جو کہ عوامی مسائل سے صرف نظر کرنے کی خاطر ذرا رائے ابلاغ کو استعمال کرتا ہے۔ ان کا کہنا ہے ”پاکستان میں بھی عوامی توجہ کو بھارت کو ایک دشمن ریاست ثابت کرنے کے لئے ریاستی مشینری کو بہت زیادہ کوشش کرنا پڑتی ہے۔“ (11)

اس تناظر میں بھارتی تصورات کی جانب دیکھتے ہوئے ہمیں پاکستان کو ایک اور ترقی پذیریا تیسری دنیا کا ملک سمجھنے میں بڑی دشواری پیش آتی ہے۔ کشمیر میں جاری وہشت گردانہ سرگرمیوں میں اس کے بطور ایک فعال مددگار کے شامل ہونے نے ان چند ایک تاثرات کو بھی تاریکی میں چھپا دیا ہے جن سے ہم اس کام کا آغاز کر سکتے تھے۔ پاکستان میں روزمرہ کے حقائق کے بارے

میں بھارت میں ایک سخت اور داغدار تصور پھیلا ہوا ہے۔ ظاہر اس کے دو ذائقے ہیں: ٹیلیوژن کوئچ جس میں اکثر پرتشدد تصورات ہوتے ہیں اور مسلم زندگی کا ایک منفی پہلو جو ایک خلط ملط، غریبانہ اور ظالمانہ تصور کا غماز ہے۔ پاکستان میں جمورویت کی ناکامی بھی اس منفی تصور میں اضافہ کرتی ہے۔ یہاں تک کہ زیادہ تعلیم یا فتنہ روشن خیال بھارتی بھی پاکستانی معاشرے کو ایک ایسی فوج سے تشبیہ دیتے ہیں جو کسی ملک کو تلاش کر رہی ہو۔ مساوئے چند ایک ناموں یا سیاحوں کے، پاکستان میں زندگی کے دانشورانہ، جمالیاتی اور شافتی پہلوؤں کے بارے میں زیادہ معلومات نہیں ہیں۔ سب سے اہم تصور یہ ہے کہ پاکستان، کسی تاریخی عمل کے نتیجے میں وجود میں نہیں آیا بلکہ اس شخصی جذبہ باستیت کا نتیجہ ہے جسے جزوی اور مصنوعی طور پر ہوادی گئی اور اس میں سامراج کی سازش بھی شامل تھی۔ یہ اس ضرورت کو تسلیم کرنے میں حارج ہیں کہ پاکستان ایک آزاد معاشرہ ہے۔ (12)

بھارت کے بارے میں بھی اسی طرح کی تاریکی موجود ہے جو کم گہری نہیں۔ پاکستان میں بھارت کے متعلق کوئی مطالعاتی مراکز موجود نہیں ہیں۔ ہندوستانی ٹیلیوژن کے نجی چینل تھوڑا بہت فرق پیدا کرتے ہیں لیکن بھارت کی طرف پاکستانی جماعت کے بارے میں معلوم ہوتا ہے کہ وہ زیادہ ترقیٰ تسلیم یادوں سے اخذ شدہ ہے اور یہی صورت حال بھارت کی پاکستان کے بارے میں پائی جاتی ہے۔ سرحد کے دونوں طرف اچھے باخبر، روشن خیال افراد موجود ہیں۔ وہ باہمی تصورات کی تنقیل کرنے میں ایک پیچیدہ کردار ادا کرتے ہیں۔ بھارت میں یہ روشن خیال لوگ اپنی تحریک اور تقریر سے پاکستان کے سخت گیر روزیے کو زنم پنا کر پیش کرنے کی کوشش کرتے ہیں جب یہ پاکستان کے دورے میں روزمرہ زندگی کی حقیقتوں کی جانچ کرتے ہیں یا پھر پاکستانی دوست ان کے پاس بھارت آتے ہیں۔ وہ پاکستان کے سخت گیر تصور اور اسے مذہبی جنونیوں کا ملک مشہور ہونے کو یہ کہہ کر نرم کرنے کی کوشش کرتے ہیں کہ خود بھارت میں بھی مذہبی جنونیت کا عروج ہو رہا ہے۔ ان کی سیکولر انسانوں نہیں اس امر کی اجازت دیتی ہیں کہ وہ ایک خاص حد تک غیر جانبداری کا مظاہرہ کریں تاکہ دونوں ملکوں کے مخاصمانہ تعلقات میں بہتری آ سکے۔ معلوم ہوتا ہے کہ جب وہ پاکستان کا دورہ کرتے ہیں تو ان کا اچھا استقبال ہوتا ہے لیکن انہیں ایک دشمن ملک کے غیر موزوں ”مخبر“ ہونے کا درجہ دیا جاتا ہے۔ ان کے ہم عصر روشن خیال پاکستانی بھی اسی مسئلے کا سامنا کرتے

ہیں۔ پاکستان میں ان کے لئے اختلافی رائے کا ماحول روز بروز سکرٹا جا رہا ہے اور اپنے بھارتی دورے کے دروان وہ پاکستانی حقیقوں کے بارے میں مایوسانہ اور منفی تصور پیش کرتے ہیں۔ بھارت کا کھلا ماحول ان کی حوصلہ افزائی کرتا ہے کہ وہ پاکستان کی پہلے ہی سے دھندی سیاسی حقیقت کو مزید اجاگر کریں۔ وہ ان ہندوستانی روشن خیال دانشوروں کی طرح ہیں جو بھارت کے حقیقی احساسات کی صحیح طور پر نمائندگی نہیں کرتے کیونکہ وہ خصوصیت سے غیر متصب اور زیادہ پاکستان دوست ہوتے ہیں۔ پاکستانی روشن خیال دانشوروں کے بارے میں بھی یہ شکوک و شبہات ہیں کہ وہ اپنے ملک کی درست طور پر نمائندگی نہیں کر پاتے کہ وہ اپنے ہی ملک پر نہایت شدت سے تقدیم کرتے ہیں۔

## References

1. NADRA stands for National Database and Registration Authority.
2. K.M. Munshi, *Somnath, The Shrine Eternal* (Bombay: Bharatiya Vidya Bhawan, 1952).
3. Satish Saberwal, *India: The Roots of the Crisis*. (Delhi: Oxford, 1968), p. 75.
4. Sudhir Kakar, *Shamans, Mystics, and Doctors*. (Delhi: OUP, 1982).
5. See Rustom Bharucha's analysis of Roja in 'On the Border of Fascism,' *Economic and Political Weekly* (4 June 1994), pp. 1389-1395. For an extended discussion of film language, see M.S.S. Pandian, *The Image Trap*. (New Delhi: Sage, 1993).
6. Mumtaz Shah Nawaz, *The Heart Divided* (First published, 1957; Lahore: ASR, 1990).
7. Lahore has a special place in the intellectual and cultural life of Pakistan, a distinction which it derives from its history--- as a centre of higher education and cultural activity during the heyday of the British empire. Pran

- Neville's popular memoir, *Lahore*. (New Delhi: Harper Collins, 1997), celebrates this history of Lahore.
8. Out of the vast body of scholarly writing that exists on Pakistan's history, politics and economy, I would especially like to mention Lawrence Ziring, *Pakistan in the Twentieth Century* (Karachi: Oxford, 1997), and Craig Baxter and Charles Kennedy (eds.), *Pakistan 1997* (Boulder: Westview, 1998). For a succinct overview, see 'Pakistan' in *The Oxford Encyclopedia of the Modern Islamic World* (New York: Oxford, 1995), pp. 286-297. Ayesha Jalal's comparative insight in *Democracy and Authoritarianism in South Asia* (Lahore: Sange-e-Meel, 1995) is also useful. A considerable amount of harshly self-critical writing has been published in Pakistan over the recent years. Two books of this kind are Ikram Azam's *From Pakistan to Pakistan*. (Lahore: National Book Foundation, 1992) and Roedad Khan, *Pakistan--- a Dream Gone Sour* (Karachi: Oxford, 1998).
  9. See Aijaz Ahmed, *Lineage of the Present* (New Delhi: Tulika, 1996).
  10. Roedad Khan, op. cit., and Sara Suleri, *Meatless Days* (London: Flamingo, 1991) are among the numerous books conveying this depressive mood. Interviews with two to Pakistan's leading liberal intellectuals, Eqbal

Ahmad (Himal; March, 1999) and Hamza Alavi (The Herald; August 2000), provide valuable insights into this national mood.

11. Khaled Ahmed, 'The Function of Myth-making in Indo-Pak Relations,' *The Friday Times* (10 September 1999).
12. See, for example, Aijaz Ahmed, *Nationalism & Globalization*. (Occasional Paper, Series-4, Department of Sociology, Pune, 2000).



## مزارات کی میکانیت

غافر شہزاد

اکیسویں صدی میں مسلم سوسائٹی میں خانقاہ نے باقاعدہ ایک بہت بڑے ادارے کی حیثیت حاصل کر لی ہے اس سے حاصل ہونے والی سالانہ آمدن ہزاروں سے لے کر کروڑوں روپے تک پہنچتی ہے یہاں روزانہ حاضری کے لئے آنے والوں کی تعداد سینکڑوں سے لے کر ہزاروں تک پہنچتی ہے دن رات یہاں لوگ حاضری کے لئے آتے ہیں اس لحاظ سے خانقاہ کو آج جدید تر شہری منصوبہ بندی اور فن تعمیر کے اصول و ضوابط کے مطابق پر کھنے، ڈیزائن کرنے اور زائرین کو سہولیات فراہم کرنے کی ضرورت پر توجہ دینے کی ضرورت ہے۔

انسائیکلو پیڈیا آف اسلام (جلد چہارم، 1978) کے مطابق خانقاہ فارسی زبان کا لفظ ہے اور اس سے مراد ایک ایسی عمارت کی قسم ہے جو کسی خاص صوفی سلسلے سے متعلق صوفیاء اور ان کے مریدین کے زیر استعمال رہتی ہے لفظ خانقاہ سب سے پہلے دسویں صدی عیسوی کے لشکرچہر میں ملتا ہے اس عہد کے مصنفوں نے لفظ خانقاہ کو اپنی نوعیت کے ایک ادارے کے معنوں میں استعمال کیا ہے جو خاسان میں ظاہر ہوئے۔ حدود العالم (982ء) کے مصنف نے بھی سرفہرست میں قائم ہونے والے ایسے اداروں کا ذکر کیا ہے۔ دسویں صدی کے آخری عشروں میں خانقاہ نے ایک ایسے ادارے کی شکل اختیار کر لی جس کی پہچان ایک مخصوص گروپ سے ہوتی تھی، جس کے زیادہ تر اراکین کا اصل وطن کہیں اور ہوتا اور وہ بھرت کر کے ایسے اداروں میں قیام پذیر ہوتے۔

بھرت کا یہ عمل بنیادی طور پر حضرت محمدؐ کی مکے سے مدینہ کی جانب بھرت کی تقلید میں کیا جاتا، آج اگر ہر صیغہ میں مسلم صوفیاء کے بارے میں معلوم کریں تو کم و بیش سبھی سائزیل ایشیاء

(افغانستان، ایران و متحدة ممالک) سے بھرت کر کے ہندوستان آئے صوفیاء کے ہاں علم و ریاضت کے حصول کے ساتھ سفر کو بھی لازم خیال کیا جاتا تھا سفر کی بدولت صوفی کے دل میں زمین سے بڑے جانے والی محبت کو ختم کر کے عالم گیریت کے جذبے کی نشوونما ہوتی تھی اپنی زمین، اپنے اعزاء و اقرباء سے دوری، دولت و مرتبہ سے فرار صوفیاء کی عملی ریاضت کے لئے ضروری خیال کیا جاتا بلکہ یہاں تک سمجھا جاتا تھا کہ سفر کرنے کا امر نوافل، روزہ اور نماز سے کسی طرح بھی کم نہیں ہوتا۔ یہی وجہ ہے کہ خال خال ہی ایسی مثالیت ہے کہ اس عہد کے کسی صوفی کا وصال و ہیں ہوا ہو جہاں وہ پیدا ہوا تھا۔ صوفیاء عمر کے ابتدائی سالوں میں اس لئے سفر کرتے تھے کہ کچھ حاصل کر سکیں اور عمر کے آخری سالوں میں اس لئے وطن سے دور بس جاتے کہ دوسروں کو کچھ دے سکیں۔ ان کی تمام زندگی اسی لینے اور دینے کے عمل تک محدود رہی ہے۔ ابراہیم خواص کے مطابق کسی شہر میں چالیس دن سے زائد نہیں ٹھہرنا چاہئے۔ سفر کے لئے صوفیاء نے بارہ تو انیں بھی بنا رکھے ہیں بہر حال سفر کا بنیادی مقصد علم حاصل کرنا، لوگوں سے ملا اور ان کو کچھ دینا اور ان سے کچھ لینا تھا۔

صوفیاء جب تک زندہ رہے ان کا مستقر نہیں تھا وصال کے بعد ان کے مجرے کو ہی ان کی جائے تدبیش بنا دیا گیا اور ان کے مریدین کے لئے یہ جائے تدبیش، مزار یعنی زیارت گاہ قرار پائی گیا۔ چہاں صوفی یا شیخ کے وصال کے بعد اس کے خلیفے نے ان کی تعلیمات کو جاری رکھا۔ خانقاہ میں دو طرح کے لوگ ہوتے ہیں ایک تو مریدین، زائرین یا مسافر جو زیارت کے لئے آتے ہیں اور چلے جاتے ہیں جبکہ دوسرے وہ لوگ جو یہاں قیام پذیر رہتے ہیں یہ خدمت گار ہیں، منتظم ہیں، متولی ہیں، گدی نشین یا شیخ کے خاندان سے متعلق لوگ ہیں جو زیارت کے لئے آنے والوں کو خوش آمدید کرتے ہیں، ان کے لئے میزبانی کے فرائض سرانجام دیتے ہیں، ان کا ننان و نفقہ کا حصول درگاہ سے حاصل ہونے والے نذرانہ جات پر ہوتا ہے الہذا جس طرح آج ملٹی نیشنل کمپنیاں اپنے کلانٹ کے ساتھ خصوصی برداشت کرتی ہیں اسی طرح یہ متولی یا وقف انتظامیہ کے ملازم میں زائرین کو زیادہ سے زیادہ توجہ اور بہتر سے بہتر سہولیات فراہم کرتے ہیں، یقول ان کے زائرین چونکہ شیخ کے مہمان ہیں، الہذا ان کی خدمت، دیکھ بھال اور ان کی ضروریات کا خیال کرنا ان کا اولین فرض ہے۔

پرانے زمانے میں خانقاہوں پر آنے والوں کے لئے کچھ اخلاقیات طے کردی گئی تھی مثلاً اگر کوئی صوفی کسی خانقاہ پر آنا چاہتا تھا تو اسے سپر سے قبل پہنچنا ہوتا تھا، خانقاہ میں داخل ہونے

کے بعد دور کعت نفل پڑھتا، سلام کرتا اور پہلے سے موجود لوگوں کو گلے ملنے اور ہاتھ ملانے میں گرم جوشی کا انہمار کرتا۔ روایت یہ تھی کہ آنے والے کو کچھ نہ کچھ کھانے کے لئے پیش کیا جاتا، جو بھی خانقاہ میں موجود ہوتا، خانقاہ میں عمومی طور پر تین دن قیام کیا جاتا، شیخ سے ملاقات کی جاتی اور اگر رخصت ہونا ہوتا تو شیخ سے اجازت لی جاتی تھی۔ تین دن سے زائد قیام کرنے والے زائرین کو خدمت بھی بجالانا ہوتی، خانقاہ میں پہلے سے قیام پذیر لوگوں پر لازم تھا کہ وہ نئے آنے والوں کو خوش دلی سے ملیں ان کا احترام کریں، شفقت سے پیش آئیں اور چہرے پر مسکراہٹ ہونہ کے بد دلی اور نظر اندازی، خدمت گاروں کا گفتگو میں نرم اور شفیق رہنا لازم تھا۔ اگر نیا آنے والا خانقاہ کے آداب سے واقف نہیں ہے تو اہل خانقاہ کو اس کی جانب حقارت سے نہیں دیکھنا چاہئے، ان کا انداز تو ہیں آمیز نہیں ہونا چاہئے۔

خانقاہ میں رہائش پذیر لوگوں کو تین حصوں میں تقسیم کیا گیا تھا:

- 1 اہل خدمت
- 2 اہل صحبت
- 3 اہل خلوت

خانقاہ میں رہائش پذیر لوگوں کی دو بنیادی ضروریات تھیں لباس اور اشیائے خورد و نوش، دونوں کے حصول کے لئے یا تو ”کب“ کو اپنایا جاتا یا پھر ”بھیک یا خیرات“ پر گزارہ کیا جاتا۔ خانقاہ کا ادارہ اہل خانقاہ کے دلوں کو صاف کرتا، علم و ریاضت کے حصول کے لئے معاونت کرتا، خیالات کے تبادلے کے لئے جگہ مہیا کرتا آج ان تمام سرگرمیوں کے لئے مختلف ادارے میدان میں ہیں جیسے کالمجز، یونیورسٹی یا مدرس، لاپبری یا مختلف علمی و مذہبی تنظیمیں ادارے، مساجد، اخبارات و رسائل، اُوی ریڈی یو، سرائے، ہوٹل، مذہبی و سیاسی رہنماؤں کے ادارے وغیرہ۔

چشمی سلسلے کی خانقاہوں میں جماعت خانے کو بنیادی اہمیت حاصل رہی ہے جماعت خانہ اجتماعی زندگی کے لئے ایک مرکز تھا جہاں بادشاہ سے فقیریک قیام پذیر ہوتے۔ یہیں پر اخلاقی اور روحانی کلپ تشكیل پاتا۔ یہ سماجی اور ثقافتی زندگی کے مرکز تھے۔ چشتی صوفیاء کے ہاں مہمان نوازی ایک اہم ترین جزو رہا ہے جہاں انگر تقسم کیا جاتا، چشتی صوفیاء کا خیال تھا کہ اگر کوئی شخص کسی کے ہاں جائے اور اسے کھانے کے لئے کچھ پیش نہ کیا جائے تو یہ ایسے ہی ہے جیسے وہ کسی مردہ شخص کے

ہاں گیا۔ اگر کچھ بھی خانقاہ میں پیش کرنے کے لئے موجود نہ ہوتا تو کم از کم پینے کے لئے پانی ضرور پیش کیا جاتا۔ لنگر کے اخراجات فتوح یا نذرانہ جات سے پورے کئے جاتے۔

یہ جماعت خانے سب کے لئے کھلے ہوتے، امیر غریب، بادشاہ فقیر، سب کو خوش آمدید کہا جاتا۔ خواجہ مسیح الدین چشتی کے خیال میں صوفیاء کو دریا کی طرح تنی، سورج کی طرح شفیق اور زمین کی طرح مہمان نواز ہونا چاہئے۔ شیخ کی زندگی میں خانقاہ میں شب و روز کی سرگرمیاں اور مقاصد مختلف تھے، شیخ کے وصال کے بعد بھی خانقاہ محسن مزار بن کر رہ گئی جہاں عقیدت منداور زائرین محسن زیارت کے لئے اور اپنی خواہشات اور تمناؤں کے برلانے کے لئے دعا لکھنے آتے ہیں، چادریں، دیکھیں اور نذرانہ جات پیش کرتے ہیں، اب ان مزارات پر اہل محبت اور اہل خلوت نبییں ملتے بلکہ زائرین کو صرف اہل خدمت ملتے ہیں جو ان کی خدمت کم کرتے ہیں اور اپنی خدمت زیادہ کرواتے ہیں۔

انگریزی عہد میں ان خانقاہوں کا نظام 1810ء اور 1863ء کے انگریزی حکومت کے ایکٹ کے تحت چلا یا جاتا رہا، جہاں پہلے روشن بورڈ انتظام و دیکھ بھال کرتا تھا اور پھر ضلعی محکمہ تھا اور مقامی افراد پر مشتمل کمیٹی ان مزارات کی دیکھ بھال اور رسومات کی ادائیگی کا اہتمام کرتی رہی۔ 1960ء سے سرکاری سطح پر چاروں صوبوں میں ملکی اوقاف ان مزارات کی دیکھ بھال، تعمیر و مرمت اور توسعی کا کام سرانجام دے رہا ہے، یہاں سے حاصل ہونے والے نذرانہ جات اوقاف سنٹرل فیڈ میں جمع ہوتے ہیں، عرس کی تمام رسومات حکومتی زیر نگرانی میں سرانجام پاتی ہیں، یہ مزارات اور ان کا انتظام و انصرام کمیٹیں زیادہ پیچیدہ اور توجہ طلب ہو گیا ہے۔ زائرین کی بڑھتی ہوئی تعداد اور ان کو سہولیات بہم پہنچانے کے لئے حکومتی مشینزی نے کہیں زیادہ فعال نظام قائم کر رکھا ہے۔ سال بھر میں ہونے والی تمام تر سرگرمیوں میں سب سے اہم عرس کا انعقاد ہے جو پہلے ایک روزہ ہوتا تھا اگر اب بڑے مزارات پر دو یا تین روزہ ہو گیا ہے پہلے روز عرس کی اختتامی تقریب ہوتی ہے جہاں چادر پوشی اور غسل کی رسم ادا کی جاتی ہے، دوسرا دن قواں و نعمت کی مخالف، مذاکرے ہوتے ہیں جبکہ تیسرا روز عرس کی اختتامی تقریب ہوتی ہے، ان تمام دنوں میں اہم سرکاری و حکومتی عہدوں پر فائز لوگ شرکت کو خوش قسمتی اور اعزاز سمجھتے ہیں، دعوت نامے چھاپے جاتے ہیں۔ خصوصی لنگر کپوایا جاتا ہے کچھ مزارات پر عرس کی رسومات کے علاوہ دربار شریف کے غسل کی رسومات علیحدہ

طور پر کی جاتی ہیں اور یوں مزار شریف پر دواہم سرگرمیاں ہر سال عمل پذیر ہوتی ہیں۔  
پہلے پہل خانقاہ صرف شیخ یا صاحب مزار پر مشتمل ہوتی تھی، جہاں ایک چھوٹی سی مسجد بھی  
تعمیر کی جاتی تاکہ زائرین نماز ادا کر سکیں۔ خواجہ معین الدین چشتی کے مزار پر مختلف مغل بادشاہوں  
نے اس طرح کی تین مساجد تعمیر کرائی ہیں جبکہ حضرت داتا گنج علی ہجویریٰ اور حضرت بابا  
فرید الدین گنج شکر کے مزار پر موجود قدیمی چھوٹی مسجد کو رکارہ بہت بڑی جامع مساجد تعمیر کی گئی ہیں  
جو شہر میں اب مرکزی جامع مسجد کی حیثیت رکھتی ہیں۔ اسی طرح زائرین کے لئے حفاظت پاپوش،  
مسافر خانے کی تعمیر، طہارت ووضو کی سہولت، سامع ہاں، لٹکر خانے، پارکنگ، داخلی دروازے،  
دوکانات، پولیس چوکی، لینڈ اسکیپ وغیرہ کا خصوصی اہتمام کیا جاتا ہے۔

ایکسوں صدی میں مزار شریف نے ایک کمپلیکس کی حیثیت اختیار کر لی ہے اگر حضرت داتا  
گنج علی ہجویریٰ، حضرت بابا فرید الدین مسعود گنج شکر، بابا بلھے شاہ، حضرت سلطان باہو،  
حضرت سخنی سرور، حضرت خواجہ غلام فرید اور امام بری سرکار کی جانب نظر دوڑائی جائے تو مزار  
شریف کہ جسے مرکزی حیثیت حاصل ہے کے علاوہ کئی دیگر لازمی عناء دربار کمپلیکس کا حصہ بن  
چکے ہیں ان عناصر کے درمیان باہمی ربط بھی موجود ہے، مگر انفرادی سطح پر ان میں ہونے والی  
سرگرمیاں اور رسومات نے ایک مخصوص خلک اختیار کر لی ہے مزار شریف کا انتظام اور ان رسومات  
کی ادائیگی اب ایسی سادہ نہیں رہی جیسے کبھی ہوتی تھی، روز بروز زائرین کی بڑھتی ہوئی تعداد نے  
اس سارے عمل کو اور بھی پیچیدہ تر بنا دیا ہے۔

### رسومات و تقریبات

صوفیاء کے مزارات کی اہم ترین اور بیانداری رسم حاضری کی ہے جس میں زائرین و عقیدت  
مندرجہ شریف پر حاضری دیتے ہیں اور سلام کرتے ہیں، کم و بیش ہر زائر دربار شریف پر آنے  
کے بعد یہ رسم ادا کرتا ہے بعض لوگ نوافل بھی ادا کرتے ہیں۔ اس سلسلے کی توسعی سالانہ حاضری  
بھی ہے، سال میں جس روز صوفی یا شیخ کا وصال ہوا ہوتا ہے، زائرین کی کثیر تعداد مزار شریف پر  
جمع ہوتی ہے۔ خلیل شریف کی رسم ادا کی جاتی ہے، اس کے بعد چادر پوشی کی تقریب ہوتی ہے جس  
میں اہم شخصیات وزراء، وزیر اعظم، گورنر، صدر و سیکرٹری صاحبان شرکت کرتے ہیں اسے سالانہ

عرس کا نام دیا گیا ہے جھوٹے مزارات پر عرس کی تقریبات ایک روز میں ہی ختم ہو جاتی ہیں جبکہ بڑے مزارات پر یہ رسمات تین دن اور بعض صورتوں میں دو سے تین ماہ تک جاری رہتی ہیں۔ گاؤں و نواحی علاقوں میں عرس کی تقریبات کے ساتھ کبڈی، بگدر، نیزہ بازی، کشتی کے علاوہ میلے اور تھواڑ کو بھی شامل کر لیا جاتا ہے گویا یہ اس علاقے کی ایک اہم ترین، مقبول ترین سماجی و معاشرتی سرگرمی بن جاتی ہے۔ عارضی دو کائنات لگائی جاتی ہیں، جہاں خواتین کی دلچسپی کا سامان، مٹھائیاں، سرکس، تھیز وغیرہ کا بندوبست کیا جاتا ہے۔ حضرت دامتَعْزِيزَ بخشؐؒ کے مزار شریف کی رسم غسل 9 محرم الحرام کو ہوتی ہے مگر عرس کی تقریبات 18 تا 20 صفر المظفر جاری رہتی ہیں 18 تاریخ کو چادر پوشی کی رسم کے بعد دودھ کی سیل کا افتتاح کیا جاتا ہے جہاں زائرین کو مفت تین دن تک دودھ پلایا جاتا ہے۔ 19 اور 20 صفر المظفر کو دن کے وقت علماء، شیوخ مختلف مذاہبی اور صوفیانہ موضوعات پر تقاریر کرتے ہیں ہر روز تین سے چار سیشن ہوتے ہیں جو صحیح شروع ہو کراتے گئے تک جاری رہتے ہیں اسی طرح تو الی کی محفل بھی دو دن جاری رہتی ہے جہاں ملک بھر سے اعلیٰ قول عارفانہ کلام پیش کرتے ہیں جبکہ تیرے روز رات کے وقت اختتامی دعا ہوتی ہے۔

عرس کے علاوہ دربار حضرت دامتَعْزِيزَ بخشؐؒ علی ہجویریؐؒ پر ہر ماہ کی دس تاریخ کو محفل ہوتی ہے، ہر ماہ کی آخری جمعرات کی رات بعد از نماز عشاء محفل نعمت ہوتی ہے، اس کے علاوہ محفل میلاد کا انعقاد بھی کیا جاتا ہے۔

حضرت بابا فرید الدین گنج شکرؐؒ کے مزار پر عرس کی تقریبات کا آغاز 24 ذی القعده بعد نماز مغرب ہو جاتا ہے اس وقت بعد از نماز مغرب سجادہ نشین دربار شریف کے اندر سرہانے کی طرف جائی کے ساتھ دھاگا باندھتے ہیں اس کو چلہ باندھنا کہتے ہیں۔ 25 ذوالحجہ تا 5 محرم الحرام کو روزانہ چینی پر ختم شریف پڑھا جاتا ہے، چلنے اور چینی کی تقسیم کی جاتی ہے درگاہ شریف کا غلاف تبدیل کیا جاتا ہے جبکہ کم تا پانچ محرم الحرام ہر روز بعد از نماز عصر سجادہ نشین ساعت سنتے ہیں، کوڈیاں اور شکر تقسیم کی جاتی ہے۔ 5 تا 9 محرم الحرام کو زائرین کے لئے بعد از نماز مغرب بہشتی دروازہ کھول دیا جاتا ہے جو مجرم کے وقت بند کیا جاتا ہے یہ دروازہ پہلے دو دن سجادہ نشین کھونے کا اعزاز حاصل کرتے ہیں جبکہ باقی دن ضلعی و اوقاف انتظامیہ بہشتی دروازہ کھونے کی سعادت حاصل کرتی ہے۔ 10 محرم الحرام صبح دس بجے دیوان صاحب غسل شریف کی رسم ادا کرتے ہیں اور بعد از نماز مغرب

رسم صندل ادا کی جاتی ہے اور یوں عرس کی تقریبات اختتام پذیر ہو جاتی ہیں۔

مزارات پر سمات و تقریبات کے مقاصد خواہ کچھ بھی ہوں ان کی ترتیب و تنظیم اور انعقاد سے درگاہوں پر ہونے والی سرگرمی میں ایک تیزی پیدا ہو جاتی ہے اور زائرین ایک ڈپلٹ کے تحت ہر ستم پوری کرنے کے پابند ہو جاتے ہیں۔ اور یوں عرس کے تین دن انتہائی مصروف گزرتے ہیں۔ اولیاء کی قبور پر چادر پوشی کی روایت کو کعبہ پر غلاف چڑھانے سے بھی جوڑا جاتا ہے یہ ظاہر فضیلت کی نشانی ہے۔ بر صیر پاک و ہند میں اولیاء کرام کی قبر پر چادر پوشی کی روایت بہت قدیمی ہے مگر آج کل اس کو بھی شاہانہ عظمت سے جوڑا دیا جاتا ہے۔ عموماً در طرح کے لوگ چادر پوشی کی رسم ادا کرتے ہیں۔

1- زائرین کی جب کوئی خواہش پوری ہوتی ہے تو وہ نذرانہ کے طور پر چادر پوشی کی رسم ادا کرتے ہیں۔ یہ عقیدت و تسلک کے اظہار کی ایک شکل ہے۔

2- صاحب ثروت اور سرکاری و حکومتی عہدیداران جب دربار شریف پر حاضری دیتے ہیں، تو سلام سے پہلے چادر پوشی کی رسم ادا کرتے ہیں بیش قیمت چادریں جن پر قرآنی آیات کی کڑھائی کا کام ہوا ہوتا ہے۔ مزار شریف پر چڑھانے کو باعثِ اعزاز خیال کیا جاتا ہے آج کل سجادہ نشین یا وقف انتظامیہ کے افسران اہم شخصیات کو صاحب مزار کی جانب سے بھی یہ چادریں پیش کرتے ہیں۔ یہ سادہ ترین شکل میں بزرگ کے کپڑے سے لے کر اعلیٰ ترین ریشمی بھاری بھر کم تلہ کناری سے آراستہ قیمتی چادریں ہوتی ہیں درگاہ شریف کے باہر چادر فروٹی نے ایک بڑے منفعت بخش کاروبار کی شکل اختیار کر لی ہے درگاہ شریف پر چڑھائی جانے والی چادریں بعد ازاں فروخت کر دی جاتی ہیں اور رقم درگاہ کے اکاؤنٹ میں جمع کرادی جاتی ہے۔ بزرگ کی چادر کا تصور حضورؐ کے گنبد خضری سے بھی وابستہ ہے حدیث نبوی ہے کہ قبر پر اگر بزرگ ہو، گھاس یا ہرا درخت، تو جب تک وہ بزرگ رہتا ہے، تسبیح کرتا رہتا ہے، لہذا اس عرصے میں قبر پر عذاب کی شدت میں کمی رہتی ہے۔

چشتی سلسلہ متعلق جماعت خانوں میں لٹکر صرف زائرین کے لئے کھانے کا ایک اہتمام ہوتا تھا تاکہ دور دراز سے آنے والے مہمانوں کو کھانے کے لئے کچھ مکمل سے آج مزارات پر لٹکر کی کپوائی اور تقسیم ایک اہم رسم اور کاروبار کی شکل اختیار کر چکی ہے، درگاہوں کے باہر پرائیوریت

ویمنٹ پکانے والوں کی درجنوں دو کافیں کاروبار کی ایک مشکل ہیں جہاں ہر وقت کپی پکائی دیکھیں موجود ہوتی ہیں، اسی طرح وقف انتظامیہ زائرین کے لئے روزانہ حسب ضرورت دیکھیں پکوانی ہے یہ چاول نان طوہ دال روٹی کچھ بھی ہو سکتا ہے۔ صاحب ثروت عرس کے موقع پر اپنے علیحدہ لنگر کا بندوبست کرتے ہیں لوگ قطاروں میں کھڑے ہو کر لنگر حاصل کرنا تبرک سمجھتے ہیں دربار چھوٹا ہو یا بڑا، لنگر کی تقدیم ضرور ہوتی ہے۔

مزارات پر آمدن کا اہم ترین ذریعہ نذرانہ جات ہوتے ہیں جو زائرین عقیدت کی بنا پر صاحب مزار کو پیش کرتے ہیں پہلے پہل تو یہ نذرانہ جات دتی دیئے جاتے یاد رکھ دیئے جاتے تھے شیخ کے وصال کے بعد متولی و گدی شیخین یہ نذرانہ جات وصول کرتے تھے وقف انتظامیہ نے نذرانہ جات کی وصولی کے لئے کیش بکس رکھے ہوتے ہیں صرف دربار حضرت دامت عزیز بخش میں مختلف مقامات پر 39 کیش بکس رکھے گئے ہیں جہاں سے سالانہ دس کروڑ روپے سے زائد آمدن ہوتی ہے کیش بکس کی کشاورگی کے اوقات مقرر رکھے گئے ہیں کیش بکس میں ذاتی جانے والی رقم کو بحفاظت اوقاف فنڈ میں منتقل کرنے کے لئے طریقہ کار وضع کیا گیا ہے جس سے خرد بردار کے خدمات بہت کم ہو گئے ہیں۔

شیخ کے مجرے میں داخلے کے وقت پہلے بھی جوتی اتاری جاتی تھی اور آج بھی مزار شریف میں حاضری کے وقت جوتی اتارنا لازم ہے بلکہ ایسے ہی جیسے وضو اور طہارت لازم ہیں۔ دربار شریف پر پہلے تو داخلی دروازے پر متولی یا گدی شیخین یا خدام جوتی کی حفاظت کرتے تھے مگر اب زائرین کی بڑھتی ہوئی تعداد کے باعث یہ بہت مشکل ہو گیا ہے۔ اب وقف انتظامیہ حفاظت پاپوش کے لئے پرائیوریٹ میکنڈار کی خدمات حاصل کرتی ہے جو ایک روپیہ فی جوڑا وصول کرتا ہے اور سالانہ ٹھیکے کے حصول کے لئے اچھی خاصی رقم وقف انتظامیہ کے اکاؤنٹ میں جمع کرواتا ہے۔ 2003-04ء میں داتا دربار کمپلیکس میں حفاظت پاپوش کے سالانہ ٹھیکے کی رقم 1.67 کروڑ روپے تھی۔ حفاظت پاپوش کی طرح دربار شریف پر آنے والی گاڑیوں کی پارکنگ کے لئے علیحدہ فیس وصول کی جاتی ہے۔ درگاہ حضرت علی ہجویریؒ کے تہہ خانہ جہاں دوسو گاڑیوں کی تجھیکش موجود ہے، سالانہ ٹھیکے پر دیا جاتا ہے۔ دربار حضرت بابا فرید الدین عزیز شاہؒ پر بھی حفاظت پاپوش اور کار پارکنگ کی ایسی ہی صورت حال ہے۔ آج شہروں میں جہاں بھی بڑی درگاہ موجود ہو، اور روزانہ

سینکڑوں بلکہ ہزاروں زائرین آتے ہوں وہاں کا کچھ اور کاروبار تبدیل ہو جاتا ہے۔ درگاہ کے ارد گرد تجارتی سرگرمی شروع ہو جاتی ہے، دوکانات کی تعمیر شروع ہو جاتی ہے جہاں چاریں، پھول مصنوعی جیولری، جھنٹے کڑے، اسلامی و مذہبی کتب، دلکشی، اور روزمرہ استعمال کی چھوٹی موٹی اشیاء کی فروخت ہوتی ہے اور سینکڑوں لوگوں کا کاروبار وابستہ ہوتا ہے جبکہ پہلے صرف عرس کے ایام میں عارضی دوکانات لگائی جاتی تھیں اب یہ دوکانات سارا سال چلتی رہتی ہیں اور کاروبار ہوتا رہتا ہے۔ وقف انتظامیہ کرایہ کی مد میں ان دوکانات سے خاصی آمدن حاصل کرتی ہے۔ دربار حضرت بی بی پاک دامتہ نک جانے والی بیگم کے دنوں اطراف بے شمار دوکانیں سجائی گئی ہیں۔

آج بھی بے شمار درگاہیں ایسی ہیں جو شراب چس یادگیر نشر آور اشیاء کے استعمال کرنے والوں کے لئے منحصر ہو کر رہ گئی ہیں بچے اور نوجوان لڑکیاں گھروں سے فرار ہو کر درگاہوں کا رخ کرتے ہیں زائرین کی جان و مال کی حفاظت، جیب کتروں اور دھوکہ دینے والوں سے بچنے، ماحول کو ہمہ سکون، پاکیزہ اور صاف رکھنے کے لئے پولیس چوکی کا قیام ناگزیر ہو گیا ہے ساتویں دہائی کے آغاز میں علاقہ جہالتیہ ہی درگاہ کے انتظامی افسر ہوتے تھے آج درگاہ کی بدلتی ہوئی ٹھکل، ضروریات اور پیچیدہ معاملات کے باعث پولیس اور ضلعی انتظامیہ کی سعادت اور سرپرستی لازم ہو گئی ہے۔

قدیمی درگاہوں پر صاحب مزار اور مزار کو بنیادی اور مرکزی حیثیت حاصل تھی، اور درگاہ شریف میں سب سے اہم عمارت یہی ہوتی تھی، اب صورتحال بدلتی جا رہی ہے قیام پاکستان سے پہلے تک درگاہوں پر صرف مزار شریف اور ایک چھوٹی سی مسجد ہوتی تھی اس وقت درگاہوں پر مسلمانوں کے علاوہ ہندوؤں اور سکھوں کی تعداد بھی سلام و دعا کے لئے حاضری دینی تھی گویا بھگوان اور اللہ تو اپنے اپنے تھے گمراہیاء مشترک تھے پاکستان بننے کے بعد اب چونکہ صرف مسلمان ہی اکثریت میں رہ گئے ہیں لہذا جب بھی درگاہ کی توسعہ کی بات ہوتی ہے تو سب سے پہلے ایک بڑی جامع مسجد تعمیر کر دی جاتی ہے جیسے درگاہ حضرت علی ہجویری، درگاہ بابا بلاسے شاہ، درگاہ بابا فرید الدین پاک چن میں ہوا ہے۔ اب یوں لگتا ہے کہ یہ ایک مسجد کمپلکس ہے جہاں مسجد میں مزار شریف بھی ہے، اس صورتحال نے درگاہ کے مخصوص ماحول اور فضاء کو بری طرح متاثر کیا ہے اور درگاہ مسجد کا حصہ بن کر رہ گئی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ اس کی ثقافتی و تہذیبی حیثیت محدود ہوتی جا

رہی ہے اور نہ ہی حیثیت غالب آتی جا رہی ہے۔ اس عمل نے پاکستان میں درگاہ کے تشخص کو بھی تبدیل کر دیا ہے جبکہ ہندوستان میں آج بھی درگاہ خواجہ معین الدین چشتی، درگاہ حضرت نظام الدین اولیاء، درگاہ حضرت خواجہ بختیار کا کی کی فضا اور تاثر ویسا ہی ہے جیسے پہلے ہوتا تھا پہلے مسجد مسجد ہوتی تھی اور درگاہ بخض درگاہ، مگر اب پاکستان میں مسجد نے درگاہ کو اپنے اندر ختم کر لیا ہے درگاہ کے محن میں اگر قوالی کی محفل ہوتی ہے تو مسجد کے ایوان میں محفل نعت اور محفل میلاد کا انعقاد کیا جاتا ہے گویا شریعت اور طریقت کا یہ انوکھا ملابہ ہے۔



# مذہب کا سیاسی اور تجارتی استعمال

## ڈاکٹر مبارک علی

چونکہ مذہب کا تعلق انسانی زندگی اور اس کی روحانی، سماجی، ثقافتی سرگرمیوں سے بہت کھرا ہے، اس لئے مذہبی راہنماء اور سیاستدان اسے اپنے مقاصد کے لئے استعمال کرتے ہیں، جب بھی مذہب کو استعمال کیا جاتا ہے تو عام لوگوں کا تاثر یہ ہوتا ہے کہ وہ اس کی خدمت کر رہے ہیں، لیکن در پردہ اس کے ذریعہ مذہبی اور سیاسی راہنماء اپنے مفادات پورے کرتے ہیں، اس مختصر سے مضمون میں اس کی وضاحت کی گئی ہے کہ پاکستان میں مذہب کو کس طرح سے سیاسی اور تجارتی طور پر استعمال کیا گیا ہے۔

جب مسلم لیگ اور اس کے راہنماؤں نے ایک علیحدہ ملک کا مطالبہ کیا تو اس کی زبردست مخالفت کرنے والوں میں مذہبی جماعتیں تھیں، جن میں جمیعت علماء ہند، جماعت اسلامی اور مجلس احرار قبل ذکر ہیں۔ ان کا اعتراض یہ تھا کہ مسلم لیگ کے راہنماء مغربی تعلیم یافتہ ہیں، ان کی مذہبی معلومات بہت محدود ہیں، اس لئے وہ اس قبل نہیں کہ مسلمانوں کی راہنمائی کریں اور ان کے لئے ایک علیحدہ ملک کا مطالبہ کریں۔ اس کا مطلب یہ تھا کہ یہ حق صرف علماء کو ہے کہ وہ مذہبی طور پر مسلمانوں کی راہنمائی کریں۔ لیکن جب 1947ء میں پاکستان کا قیام عمل میں آگیا تو جمیعت علماء ہند تو ہندوستان میں ہی رہی، مگر جماعت اسلامی کہ جس کا یہیڈ کوارٹر پٹھان کوٹ میں تھا، وہ فوراً پاکستان چلی آئی اور لاہور میں اپنا صدر مقام قائم کر لیا، تاکہ نئے بننے والے ملک کو اسلامی بنانے کی جدوجہد کی جائے۔ مجلس احرار کہ جس کے اکثر راہنماؤں کا تعلق پنجاب سے تھا، انہوں نے اپنی توجہ قادریانیوں کو غیر مسلم قرار دینے میں کر دی۔ اس طرح جماعت اسلامی وہ مذہبی اور سیاسی

جماعت تحریک جس نے عملی طور پر پاکستان کی سیاست میں حصہ لیا، اور ابتداء ہی سے حکومت پر دباؤ ڈالنا شروع کیا کہ پاکستان کے دستور کو اسلام کی روشنی میں تیار کیا جائے۔

ان حالات میں لیاقت علی خاں (وفات 1951) نے یہ فیصلہ کیا کہ علماء کی طاقت کو مکروہ کرنے کے لئے ضروری ہے کہ ریاست مذہب استعمال کرے، تاکہ نہ ہبی راہنمائی کے لئے عوام علماء کے بجائے ریاست کی جانب دیکھیں۔ اس مقصد کے لئے انہوں نے ہندوستان سے بھی اہم علماء کو دعوت دی، جن میں سید سلیمان ندوی اور پروفیسر حمید اللہ قادر بل ذکر ہیں۔ کہ یہ ایک ایسا دستور بنائیں جو کہ پاکستان کے لئے مناسب ہو۔ ان علماء کے مشوروں اور بحث و مباحثہ کے بعد دستور تو نہیں بنایا جاسکا، لیکن ”قرارداد مقاصد“ کے نام سے ایک دستاویز ضرور تیار ہوئی، جسے 1949 میں دستور ساز اسمبلی نے منظور کر لیا۔ اس میں یہ اعلان کیا گیا کہ اقتدار اعلیٰ خدا کے پاس ہے، اور کوئی قانون قرآن و سنت کے خلاف نہیں بنایا جائے گا وغیرہ وغیرہ۔ آگے چل کر قرارداد مقاصد نے، پاکستان کی دستور سازی میں اہم کردار ادا کیا۔ پاکستان کے تینوں دساتیر میں، اسے ”اسلامی ریپبلیک“ کہا گیا، اور ان میں کئی نہ ہبی دفعات کوشال کیا گیا، ضیاء الحق کے دور حکومت میں، قرارداد مقاصد کو 1973 کے دستور کا ایک حصہ بنایا گیا۔

اس پس منظر کے بعد پاکستان کی تاریخ کا مطالعہ کیا جائے تو یہ واضح ہوتا ہے کہ ابتدائی مرحلہ میں پاکستان کے حکمران طبقوں نے مذہب کو یاسی طور پر استعمال کیا اور اس کے ذریعہ لوگوں کے جذبات کو ابھارا، اپنی سیاسی غلطیوں کو چھپایا، اور مذہب کے ذریعہ اپنے مفادات کو پورا کیا، اس مرحلہ پر ریاست اور اس کے حکمرانوں کی یہ پالیسی تحریک عوام کو مطمئن کرنے کے لئے سطحی قسم کی اسلامی دفعات کو دستور میں شامل کر لیا جائے، مگر علماء کو قطعی یہ موقع نہیں دیا جائے کہ وہ سیاست میں اہمیت حاصل کر سکیں۔ اس کو ہم ایسی نہ ہبی بنیاد پرستی کہہ سکتے ہیں کہ جو اور پر سے نافذ ہوئی تھی۔ لیکن حکومتوں کی یہ پالیسی بالآخرنا کام ہوئی کیونکہ وہ عوام کو ان کی بنیادی ضرورتیں فراہم نہیں کر سکے۔ اس لئے ریاست، حکومت اور ان کا مذہب کا استعمال، تمام حریبے عوام میں غیر مقبول ہو گئے، اور ان کا اعتبار ان سے اٹھ گیا۔ اس ناکامی نے نہ ہبی جماعتوں، خصوصیت سے جماعت اسلامی کو یہ موقع دیا کہ وہ اپنی سرگرمیوں کو بڑھائیں، اور عوام میں جا کر اپنی مقبولیت میں اضافہ کریں۔

ابتدائی دنوں میں سیاست کے بارے میں، جماعت کے حلقوں میں دونقطہ ہے نظر تھے: ان میں ایک گروپ کا موقف یہ تھا کہ جماعت کو سیاست میں حصہ نہیں لینا چاہئے اور پہلے معاشرے کی اصلاح کرنی چاہئے۔ دوسرے گروپ کا خیال تھا کہ سیاست میں حصہ لے کر ریاست پر قبضہ کرنا چاہئے اور اقتدار میں آنے کے بعد یہاں شریعت کا نفاذ کرنا چاہئے۔ یہی گروپ آخر میں کامیاب ہوا، جس کی وجہ سے جماعت ایک نہیں۔ سیاسی پارٹی کے طور پر سیاسی سرگرمیوں میں فعال ہو گئی۔ اگرچہ جمہوریت کے فقدان، اور مارشل لاءِ حکومتوں کے قیام نے، دوسری سیاسی پارٹیوں کی طرح جماعت اسلامی کو بھی انتخابات میں حصہ لینے اور اقتدار میں آنے کے موقع فراہم نہیں کئے، مگر اس نے اپنی جماعت کو بہتر طریقہ سے منظم کیا اور اپنے کارکنوں کی ہنی تربیت کی، جس کی وجہ سے یہ ایک ایسی پارٹی بن کر ابھری کہ جس کے پاس کارکن تھے اور جس کا ایک منشور تھا۔

لیکن جب ضایاء الحق اقتدار میں آیا (1977) تو جماعت اسلامی نے مارشل لاءِ اور فوجی حکومت کی حمایت کی تا کہ اس کے ذریعہ وہ پاکستان میں شریعت کا نفاذ کر سکیں۔ ضایاء الحق نے نہیں جماعتوں کی حمایت کے ذریعہ اپنی حکومت کو مقبول بنانے کی کوشش کی اور ملک میں اسلامی نظام کو لانے کے لئے علماء و مشائخ کی کمی کا انفرادیں کرائیں۔ یہ وہ مرحلہ تھا کہ جس میں ریاست اور علماء نے ایک دوسرے کے ساتھ تعاون کرتے ہوئے نہب کا سیاسی استعمال کیا۔ لیکن اس مرحلہ پر بھی نہب کا یہ استعمال، جس میں حکمران طبقے اور علماء شامل تھے، اوپر سے ہوا، اور ”نظام مصطفیٰ“ کا نزہ لکا کر لوگوں کو یہی قین دلایا گیا کہ حکومت جس نظام کو لارہی ہے وہ اسلامی ہے اور لوگوں کی فلاح و بہبود کے لئے ہے۔ اس عمل کے دوران نصاب کی کتابوں کو اسلامی بنایا گیا اور اساتذہ کو ہدایات دی گئیں کہ وہ سماجی اور نجیрل علوم کو اس طرح سے پڑھائیں کہ جو اسلامی تعلیمات کے مطابق ہو۔ ذرائع ابلاغ نے بھی اسلامائزیشن کے پروگرام کو مقبول بنانے میں حصہ لیا، اس کی ایک مثال یہ ہے کہ لوگوں میں ”خدا حافظ“ کے بجائے ”الله حافظ“ کہنے کا رواج پڑ گیا ہے اور اب یہ پاکستان کے معاشرے میں عام ہو گیا ہے۔ اس تبدیلی کے پیچھے جو خیال کار فرمائے دیے کہ پاکستانی معاشرے سے ایرانی اثرات کو ختم کر کے یہاں عربی پلکر کو عام کیا جائے، اس کی ایک وجہ شاید یہ بھی تھی کہ عرب ملکوں کو خوش کیا جائے تا کہ ان سے مالی فوائد حاصل ہوں۔

لیکن اس تبدیلی کا نتیجہ یہ ہوا ہے کہ مذہبی معاملات میں پہلے جو رواداری تھی، وہ ختم ہو رہی ہے اور انتہا پسندی کی طرف جا رہے ہیں۔ یہ انتہا پرستی اب گروہوں میں اور خاندانوں میں سراپا یت کر گئی ہے۔

پاکستان کی صورت حال اس وقت انقلابی طور پر تبدیل ہوئی کہ جب 1980 کی دہائی میں افغانستان میں روسمیوں کے خلاف جہاد شروع ہوا، روس اور کیوں زم کو روکنے کی خاطر امریکہ کی توجہ افغانستان اور پاکستان کی جانب ہوئی۔ لہذا روایی اثرات کو روکنے کی خاطر امریکہ نے سی۔ آئی۔ اے کی مدد سے جہاد تحریک کو شروع کرایا، اس کو "سانکلوں آپریشن" کا نام دیا گیا۔ جہاد کی تحریک کو منور اور کامیاب بنانے کے لئے امریکہ نے آئی۔ ایس۔ آئی کو 7 بلین ڈالر دیے۔ 2 بلین ڈالر افغانستان کی مختلف جہادی جماعتوں کو دیے گئے۔ اس کے علاوہ امریکہ اور سعودیہ کی جانب سے 10 بلین ڈالر، مزید دیئے گئے تاکہ روس کے خلاف مراجحت کی جائے۔ (1) اس موقع پر امریکی یونیورسٹی نمبر اسکا (Nebraska) نے اسکول کے طلباء کے لئے اپنی نصابی کتابیں تیار کیں کہ جن میں جہاد کی تبلیغ کی گئی تھی۔

امریکہ کی جانب سے اس قدر فنڈنگ کے آنے، اور تیل کی دولت سے مالا مال عرب ملکوں کے مالی تعاون نے پاکستان کی صورت حال کو یکدم بدل دیا، وہ مذہبی جماعتیں جواب تک گناہی میں تھیں، اور جن کے پاس مالی وسائل کی کمی تھی، وہ یکدم منظر پر آگئیں اور جہادی تحریکیں بے انتہا سرگرم ہو گئیں۔ 1970 کی دہائی میں صرف 30 مذہبی جماعتیں تھیں، لیکن 1980 کی دہائی میں ان کی تعداد بڑھ کر 237 ہو گئی۔ (2) ان تمام مذہبی جماعتوں کو غیر ملکی امداد بھی ملی، مگر اس کے ساتھ ہی نیاء الحق نے زکوٰۃ کا جو نظام نافذ کیا تھا، اس سے وصول ہونے والی رقمات میں سے بھی انہیں حصہ ملا، جب مالی وسائل، عطیات اور غیر ملکی امداد کی بہتات ہوئی تو اس نے مذہبی جماعتوں، اور گروپوں کو پیدا کرنا شروع کر دیا، کیونکہ مالی امداد کا انحصار اس پر ہوتا تھا کہ کوئی جماعت یا گروپ کس قدر جہاد میں سرگرم اور متحرک ہے، اس لئے ہر ایک نے اس بات کی کوشش کی کہ زیادہ سے زیادہ رضا کاروں کو شامل کرے، ان کی تربیت کرے، اور انہیں افغانستان مخاذ پر بیچ کر اپنانام پیدا کرے۔

اس مرحلہ پر اسلام کو تجارتی مقاصد کے لئے استعمال کیا گیا۔ جہادی تحریکیں اس لحاظ سے

بڑی بڑی کارپوریشنوں اور بڑی نہادوں کی طرح ہو گئیں کہ جو جہاد کو بطور بڑی نہاد استعمال کرنے لگیں۔ جیسا کہ بڑی نہاد میں مقابلہ بازی ہوتی ہے، اسی طرح کی مقابلہ بازی ان تنظیموں میں شروع ہو گئی۔ فنڈ کے استعمال پر جب آپس میں جھگڑے ہوئے تو یہ جماعتیں ہشاخوں میں تقسیم ہو گئیں، اور ہر ایک نے جہاد کو اپنا منشور بنایا کہ، اپنے لئے علیحدہ سے فنڈ ز کا مطالبہ کیا۔ یہ اس مقابلہ بازی کا نتیجہ تھا کہ کئی جہادی رہنماسانے آئے، اور ان میں سے ہر ایک نے پروپرینڈا کیا کہ ان کا گروپ روی کافروں سے جہاد میں سب سے زیادہ سرگرم ہے، اور دوسروں کے مقابلہ میں انہوں نے زیادہ فتوحات حاصل کی ہیں۔ انہوں نے یہ بھی دعویٰ کیا کہ افغانستان اور کشمیر میں جہاد کے دوران شہید ہونے والے مجاہدین کا تعلق دراصل ان کے گروپ سے تھا۔ (3) اس سے اندازہ ہوتا ہے کہ ان جہادی تنظیموں نے کس طرح سے جہاد کو اپنے مفادات کے لئے استعمال کیا۔

جب جہادی تنظیمیں سرگرم عمل ہوئیں تو انہوں نے مذہبی سیاسی جماعتوں کو پس پردہ کر دیا، کیونکہ یہ جماعتیں سیاست میں حصہ لیتی تھیں، اصلاح پسند تھیں اور جمہوری نظام میں رہتے ہوئے، اقتدار میں آنا چاہتی تھیں، یا آمرانہ حکومتوں میں سمجھوتہ کر کے اقتدار میں شریک ہونے کی خواہش مند تھیں۔ ان مذہبی جماعتوں کا اثر و سوچ شہروں میں رہنے والے رسمی تعلیم یافتہ طبقے سے تھا کہ جو مولانا مودودی اور سید قطب وغیرہ کی تحریروں سے متاثر تھے اور اسلام کو عقلی طور پر موجودہ زمانے کی روشنی میں دیکھنا چاہتے تھے، جب کہ ان کے مقابلہ میں جہادی تنظیمیں، جمہوری اداروں اور روابیات کے خلاف تھیں، یہ جہاد یا سلحنج و جہاد کے ذریعہ اسلامی دنیا میں انقلاب لانا چاہتی تھیں۔ جمہوری سوچ اور نظریہ اور جہادی طرز عمل میں فرق یہ تھا کہ جمہوری راستہ طویل اور تھکا دینے والا تھا، جب کہ انقلاب کے ذریعہ منصوبوں کو جلدی عملی جامہ پہنایا جا سکتا تھا۔ ان جہادی تنظیموں میں جو رضا کار شامل ہوئے، ان کا تعلق دیہاتی یا قصبائی علاقوں سے تھا۔ ان کی وہنی سلطھ بہت زیادہ بلند تھی، یہ تھیوری سے زیادہ عمل پر یقین رکھتے تھے۔ تھیوری ان کے نزدیک لوگوں کو بے عمل اور ست بنا دیتی ہے۔

اس کے علاوہ ان تنظیموں نے پاکستان کے اندر وہی معاملات میں داخل نہیں دیا اور اپنی توجہ افغانستان اور کشمیر کے جہاد پر رکھی۔ دیہاتی اور قصبائی نوجوانوں کو اپنی تنظیموں میں لانے کے لئے

انہوں نے جگہ جگہ اپنے دفاتر اور مدارس قائم کئے۔ اس وجہ سے مدارس کی تعداد اچانک بڑھ گئی، مثلاً 1980 کی دہائی میں ان کی تعداد 700 تھی، جو بڑھ کر 10,000 ہو گئی۔ ان نوجوانوں کو جہاد پر تیار کرنے کے لئے جہاں ایک طرف نہب کو استعمال کیا جاتا تھا، وہاں دوسری طرف عالم اسلام کے زوال اور پس ماندگی کی ذمہ داری رو سیوں، یہودیوں اور ہندوؤں پر ڈالی جاتی تھی۔ لہذا مسلمانوں کو زوال اور پس ماندگی سے نکالنے کا واحد راستہ جہاد بتایا جاتا تھا۔ اس مقصد کے لئے جدوں جہد کرنا، جنگ کرنا اور شہید ہونا ایک عظمت کی بات تھی۔ یہ تعلیمات نوجوانوں کو جذبہ جہاد سے سرشار کر دیتی تھیں۔

سب سے اول اس پات کو ذہن میں رکھئے کہ ان جہادی تنظیموں نے جو نام رکھے، ان سے ان کے کردار، منصوبوں اور عزائم کا پتہ چلتا تھا، مثلاً حرکت الجاہدین، حرکت الجہاد الاسلامی پاکستان، جیش محمد، جمیعت الجاہدین العالی، جماعتِ دعویٰ، اور لشکر طیبہ وغيرها۔ ان میں کچھ تنظیموں نے اپنی توجہ افغانستان اور کشمیر پر رکھی، جب کچھ نے اپنے مجاہدین جو چین اور یونسیا بھی بھیجے۔

نظریاتی طور پر معمول اور راستہ ہونے کی خاطر ان تنظیموں نے اسلامی تاریخ کے ماضی سے بھی بہت کچھ لیا، ان میں سے بعض گروپس نے وہ نام رکھے کہ جن سے ماضی کا جذبہ ظاہر ہوتا تھا، جیسے البدر، البرق، الجہادون، ان میں کچھ اپنے رضاکاروں کو ”福德ائی“ کہتے تھے، جو حسن بن صباح کے پیر و کاروں کے لئے استعمال ہوتا تھا، جو اس کے احکامات پر اپنی جان قربان کرنے پر تیار رہتے تھے۔

اپنے تربیتی کیمپوں کے نام انہوں نے ان افراد کے نام پر رکھے کہ جنہوں نے ماضی میں غیر مسلموں سے جنگیں لڑیں تھیں اور فتح یا بیوئے تھے، جیسے محمد بن قاسم، محمود غزنوی، سید احمد شہید، اور امام علی شہید وغیرہ۔

ان جہادی تنظیموں نے اپنے نظریات اور عقائد کی تبلیغ اور پھیلاؤ کے لئے موجودہ دور کے ذرائع کو استعمال کیا، خصوصیت سے مدارس اور مساجد کے ایسے ادارے تھے کہ جہاں وہ آزادی کے ساتھ اپنی بات کر سکتے تھے اور جہاں ان کو روکنے والا کوئی نہیں ہوتا تھا۔ ان کے علاوہ انہوں نے اخبارات، رسالوں، پمپلٹوں، کیسٹوں، ریڈی یوز، اور نمائشوں، جلے جلوسوں کے ذریعہ اپنے

خیالات کو لوگوں میں پھیلایا۔ ان کے اخباروں اور رسالوں کے نام سے بھی ان کے جہادی کردار کا اظہار ہوتا تھا، جیسے صدائے جہاد، صوتِ کشیر، صدائے مجاهد، ضربِ مومن اور شمشیر۔

جہادی تنظیموں نے، اپنے جہادیوں کی ہمت افرادی کے لئے، جس ماتحتی پلچر کو مقبول ہنا یادہ یہ تھا کہ اگر کوئی شہید ہو جاتا تھا، تو لوگ اس کے خاندان سے افسوس کرنے کے بجائے، اسے مبارک باد دینے جاتے تھے کہ ان کے گھر کا فرد خدا کی راہ میں شہید ہوا ہے۔ اس موقع پر گھروالوں کو ہمار پہنائے جاتے تھے اور لوگوں میں خوشی کے طور پر محسنیٰ تقسیم کی جاتی تھی۔ شہید ہونے والا جس گلی میں رہتا تھا، وہ اس کے نام کر دی جاتی تھی۔ اس کا مقصد یہ تھا کہ لوگوں میں یہ احساس ہو کر شہادت ایک عظیم رتبہ ہے، اور شہید مرانہیں کرتے ہیں، بلکہ زندہ رہتے ہیں، اس لئے ان کی داعییٰ زندگی پر فخر کرنا چاہئے، ماتم نہیں۔ (4)

ان جہادی تنظیموں نے پہلی مرتبہ علماء کے سماجی مرتبہ کو بلند کیا، اس کی وجہ وہ فتنہ اور مالی مدد تھی کہ جوانہیں ملتی تھی۔ اس نے ان کے طرزِ زندگی، ادب آداب، اور رہنمائی کو بدل کر رکھ دیا۔ انہوں نے بھی ان ساری علامات کو اختیار کر لیا، جب کاریں، چیپیں، لینڈ کروزر، سلیخ گارڈز، ایئر کنڈیشن، دفاتر اور رہائش گاہیں۔ چونکہ خفیہ ایجنسیاں ان کی حمایت کرتی تھیں۔ اس لئے حکومتی حلقوں میں بھی ان کی پذیرائی ہوتی تھی۔

لیکن اس صورت حال میں 11/9 کے بعد سے تبدیلی آئی ہے، کیونکہ اس کے نتیجہ میں ایک تو افغانستان کی حکومت بدل گئی، دوسرے امر یہ کہ کی جانب سے پاکستان پر دباؤ ڈالا گیا کہ وہ ان تنظیموں کی حمایت بند کر دے، اور ایسی تمام جماعتیں کی غیر ملکی امداد پر بھی پابندی لگادے۔ ان تبدیلیوں کی وجہ سے بہت سی تنظیموں نے یا تو اپنے نام بدل لئے ہیں، یا پھر زیریز میں چلے گئے ہیں، مگر ان کی سرگرمیاں پہلے کی طرح نہیں رہی ہیں اب اگر افغانستان اور کشمیر میں جہاد کا جواز باقی نہیں رہتا ہے، غیر ملکی امداد بند ہو جاتی ہے، اور حکومت پاکستان ان پر پابندیاں عائد کر دیتی ہے، تو اس صورت حال میں ان کا اثر و رسوخ کم ہوتا چلا جائے گا۔ ہو سکتا ہے کہ وقت کے ساتھ یہ تنظیمیں قصہ پاریں بن جائیں، کیونکہ ان کو عوام میں مقبولیت نہیں ہے، اور بغیر کسی امداد کے یہ خود کو قاتم نہیں رکھ سکیں گی۔

## حوالہ جات

-1 تفصیل کے لئے دیکھئے

Marry Anee Weacer: *Pakistan: In the Shadow of Jihad & Afghanistan*, Fawar & Group New York 2002.

-2 محمد عامر رانا: جہاد کشیرو افغانستان، لاہور 2002ء، ص 49۔

-3 ایضاً: ص 147

-4 مبارک علی:

War Heroes and Mourning Hypocrisy, In: *A Page from History*, 2004, P. 77-78.



# تحقیق کے نئے زاویہ

## ہندوستان اور آسام

### ڈاکٹر مبارک علی

چونکہ تاریخ نویسی کا تعلق اہل اقتدار سے ہوتا ہے، اس لئے یہ ان کی نمائندگی کرتے ہوئے، واقعات اور حالات کو مرکز کے نقطہ نظر سے دیکھتی ہے۔ مورخ جب بھی تاریخ کو اقتدار کے مرکز کے گرد دیکھتا ہے تو وہ ان علاقوں اور لوگوں کو نظر انداز کر دیتا ہے کہ جو مرکز سے دور سرحدوں پر یا ملک کے حاشیہ پر آباد تھے۔ اس تاریخ نویسی میں وہ جماعتیں اور لوگ بھی شامل نہیں ہوتے ہیں کہ جو مرکز کے مطیع یا اطاعت گزار نہیں ہوتے ہیں۔ ان کے نزدیک مرکز اور اس کے گرد و نواح کے لوگ جو ریاست و حکومت اور اقتدار کا حصہ ہوتے ہیں وہ مہذب ہوتے ہیں، جب کہ مرکز سے دور کے لوگ تہذیب سے بھی اسی تدریج و رسم سے چلے جاتے ہیں۔ اس وجہ سے خاص طور سے ان قبائل اور برادریوں کے بارے میں ہمیں تقصیبات ملتے ہیں کہ جو شہروں اور سیاسی کپیل سے دور جنگوں، پہاڑوں یا صحراؤں میں رہتے تھے۔

لیکن وقت کے ساتھ تاریخ نویسی بھی بدل رہی ہے۔ اب ان گنمam قبائل، برادریوں یا کمیونٹیز کے لوگ اپنی شناخت کی تلاش میں ہیں، اس شناخت کی بنیاد وہ اپنی زبان، اپنے اور تاریخ پر رکھ رہے ہیں۔ اس عمل میں جب وہ تاریخ کی تخلیل کرتے ہیں تو علاقائی نقطہ نظر تاریخ کے پورے سین کو بدل دیتا ہے۔ مرکز کا سیاسی نظام اور حکمران طبقے ایک ایسے استھان کی شکل میں سامنے آتے ہیں کہ جنہوں نے علاقائی تہذیب و تمدن اور اپنے کوتباہ کیا، یہ علاقائی تاریخ نویسی، مرکز اور علاقائی نقطہ نظر میں اس فرق کو واضح کرتی ہے کہ جس کے نتیجے میں حاشیہ پر رہنے والے استھان، ظلم و ستم، اور ازاد یتوں کے شکار رہے۔

یاسمن سانگھیا، جو کہ ایک آسامی مورخ ہیں، انہوں نے مرکز اور علاقہ کے اس فرق کو اثنا یا اور آسام کے درمیان ہونے والے تصادم میں ظاہر کیا ہے۔ ان کی کتاب کا نائل ہے "Assam and India" (2005) اس میں انہوں نے تائی اہوم (Tai-Ahom) لوگوں کی سیاسی جدوجہد کو جاگر کیا ہے کہ جس کی بنیاد انہوں نے اپنے پلچر اور تاریخ پر رکھی ہے۔

یاسمن نے اس بحث کو آگے بڑھایا ہے کہ کولوں حکومت سے آزادی کے بعد ان نوآزاد ملکوں میں حق کو تحد کرنے کے لئے قوم پرستی کے جذبہ کو ابھارا گیا، لیکن یہ ریاستی قوم پرستی مختلف برادریوں، اور کیونیز کو تحد کرنے میں ناکام رہی کیونکہ اس اتحاد میں ان کے حقوق کا تحفظ نہیں تھا۔ اس لئے ہم دیکھتے ہیں کہ نوآزاد ملکوں میں ریاستی قوم پرستی کے خلاف رو عمل ہوا، اور اس کے علاقوں اور صوبائی لوگوں میں اپنی شناخت کی تلاش شروع ہوئی۔ جب بھی شناخت کی تلاش ہوتی ہے تو اس میں کیونٹی اپنی یادداشت یا حافظ کو کام میں لاتی ہے۔ مورخ اس یادداشت کی بنیاد پر خاموش ٹھکرائے ہوئے، اور نظر انداز کئے ہوئے لوگوں کی تاریخ تکمیل دیتا ہے۔ اس لحاظ سے یادداشت اس دروازے کا کام کرتی ہے جو ان بھلائی ہوئی کیونیز کے پاضی کو کھولتا ہے۔

اس تناظر کے بعد یاسمن ہندوستان کی تاریخ پر تبصرہ کرتے ہوئے نشاندہی کرتی ہے کہ ہندوستان کو اس عہد سے تاریخ کا ایک حصہ بنایا جاتا ہے کہ جب یہاں پر آریاؤں کی آمد ہوتی ہے۔ اس کا نتیجہ یہ نکلتا ہے کہ ہندوستان کی تہذیب کو آریہ تہذیب قرار دیدیا جاتا ہے۔ کولوں دور میں بھی اس نقطہ نظر کی حمایت کی گئی، اور "انٹو۔ یورپی" کی اصطلاح استعمال کر کے اسے نسلی قابل میں ڈھال دیا۔ جب ہندوستان کی تہذیب کو آریہ سمجھ لیا گیا تو غیر آریہ اس تہذیب سے خارج کر دیئے گئے، اور انہیں تاریخی گنائی میں دھکیل دیا گیا۔ ان لوگوں میں آسام کے لوگ بھی شامل تھے۔

لہذا ان علاقوں اور حاشیہ پر آباد لوگوں کی شناخت کے لئے ضروری ہوتا ہے کہ تاریخ کو قوم پرستی سے نجات دلائی جائے۔

1947ء میں جب ہندوستان آزاد ہوا تو اپر سے اس بات کی کوشش ہوئی کہ اس کی تاریخ کو ایک قوم کے نقطہ نظر سے تکمیل دیا جائے۔ اس قوم پرستی کی تحریر میں ہندو علامتوں کا استعمال

ہوا، جو کران کیونٹر کے لئے قابل قبول نہیں تھیں جو ہندو نہیں تھے۔ آزاد ہندوستان کا نقشہ 1954 میں تیار ہوا، یہ 1899 میں کولونیل دور کے تیار کردہ نقشہ کی نقل تھا۔ اسے آریہ ورت، بھارت واش، اور ہندوستان کہا گیا، بھارتیہ و دھیا بھوں کے مورخوں نے آریہ ورت کا تصویر دیا، جسے آگے چل کر گواہکر اور سادر کرنے اختیار کیا۔ اس تصویر کے تحت آریہ ورت پنیا بھوی (پاک سر زمین) ہے کہ جہاں ”رام راج“ کا نفاذ کرنا ہے۔ یہ دیوبھوی (دیوباتوں کی سر زمین) بھی ہے۔ جب آریہ ورت کی اصطلاح کو استعمال کیا جاتا ہے تو اس سے عمومی طور پر وادی گنگا۔۔۔ جمنا ہوتی ہے۔ جو اس کی سرحدوں سے باہر ہیں وہ غیر آریہ ہیں اور اس لحاظ سے غلام، جانور، شیطان، اچھوتوں اور ملپچھے ہیں۔

شمائلی ہندوستان میں، آریہ ورت کے اس نقطہ نظر سے جنوبی ہندوستان نے روگل کا اظہار کیا اور انہوں نے تامل کلپر کی اہمیت کو اجاگر کرتے ہوئے تامل زبان کو مقدس زبان کا درجہ دیا کہ جس کا بانی شیوخ مہاراج تھے۔ اپنی تاریخ کی عظمت کو انہوں نے چولا اور پانڈیا خاندانوں کی حکومتوں سے ظاہر کیا۔ اپنی اس جدوجہد کی وجہ سے انہوں نے تامل کلپر اور تاریخ کو ہندوستان کی تاریخ کا ایک حصہ بنادیا۔ لیکن اس سے ظاہر یہ ہوا کہ ہندوستان کی تاریخ ہندو تاریخ ہے۔ لہذا جو اس تاریخ سے باہر رہے انہیں انڈیا کے ساتھ ٹانوی حیثیت دے کر مسلک کیا گیا۔ جیسے انڈین مسلم، انڈین کرچین، مگر انڈین ہندو کوئی نہیں ہوتا ہے۔

سادر کرنے ہندووا کے نظریہ کو پیش کرتے ہوئے اس کی تشریع کی تھی کہ ہندو کون ہے؟ وہ ” قادر لینڈ“ اور ”در لینڈ“ کی بات کرتا ہے اور لکھتا ہے کہ اصل ہندووہ ہیں کہ جو یہاں پیدا ہوئے ہیں، اور جن کے مذاہب بھی یہاں کے ہیں، اس لئے یہ زمین ان کے لئے مقدس ہے۔ مسلمان اور عیسائیوں کے لئے ہندوستان قادر لینڈ تو ہے، مگر مقدس سر زمین نہیں، اس لئے یہ یہاں کے حقیقی باشندے نہیں ہو سکتے ہیں۔ گواہکر کے نزدیک یہاں رہنے والوں کے لئے ضروری ہے کہ ہندو مذہب اور کلپر کو اختیار کر لیں، اور ہندو قوم کے اندر رہتے ہوئے، اپنی شناخت کو ختم کر کے، اپنے لئے کسی خاص مراعات اور حقوق کا مطالبا نہ کریں۔ غیر ہندووں کے لئے اس کا مقصد تھا کہ وہ اپنی تاریخ اور کلپر کو بھول جائیں۔ خاص طور سے مسلمانوں سے یہ حق چھین لیا کہ وہ اپنی مذہبی شناخت قائم رکھیں اور علیحدہ سے اپنی تاریخ کی تشکیل دیں۔ ہندووا کے نزدیک مسلمان حکمرانوں کا

عہد، مقوضہ طاقتوں کا عہد تھا۔ اس لئے وہ ہندوستان کی تاریخ سے باہر ہے۔ ہندوستان کی تاریخ کو 5000 سال کے تناظر میں دیکھنا چاہئے۔

کولونیل دور میں بھی قبائل کو قوم سے خارج رکھا گیا۔ آسام میں آباد قبائل کو غیر مہذب اور وحشی کہا گیا۔ چونکہ برہمنی ادب میں انہیں پیچھا اور ناپاک کہا گیا تھا اسے کولونیل مقنومین کو اس سے تقویت ملی اور انہوں نے اس تصور کو قائم رکھا کہ یہ لوگ آریہ درت سے باہر تھے، ان کی کوئی ذات نہیں تھی، کوئی تاریخ نہیں تھی، اس وجہ سے ان کی کوئی شناخت بھی نہیں تھی۔

آزادی کے بعد بھی ان کو قوم کا ایک حصہ بنانے کے بجائے، اثاثین دستور میں انہیں ”ہڈوں ذات اور قبائل“ میں شامل کر لیا گیا۔ یعنی اگرچہ اثاثین ہیں، مگر اصل میں نہیں ہیں، اور ان سے دور ہیں۔

یامیمین نے آسام کی تاریخ پر روشنی ڈالتے ہوئے لکھا ہے کہ یہ سنسکرت کا لفظ ہے، جس کے معنی ہیں۔ پہاڑی علاقہ جو کہ اوپر نیچا ہو۔ یہ بھی کہا جاتا ہے کہ یہ چام (Cham) سے لکلا ہے، جس کا تعلق اس مفروضہ سے تھا کہ آسام کے لوگ انسانی گوشت کھاتے ہیں، لیکن جب یہاں پر ہمن آئے اور دیکھا کہ یہ لوگ انسانی گوشت خور نہیں ہیں تو انہیں (A-Cham) ”آ-چام“ کہا گیا۔

ستر ہوئی صدی میں اس کا ذکر ہندوستان کی تاریخوں میں ملتا ہے کہ جب میر جمل نے جو کوغل منصب دار تھا، اس نے آسام پر حملہ کیا۔ مغل مورخوں نے آسامیوں کے بارے میں انہیں تھبیات کا اٹھا کر کیا کہ جو اس سے پہلے ہر ہمن کر چکے تھے، یعنی یہ لوگ جادوگر، بدمعاش، شیطان اور غیر مہذب ہیں۔ ان کی رسومات، عادات، اور ہن ہن بالکل علیحدہ ہیں۔ لہذا یہ تھبیات ایک تسلیل کے ساتھ جاری رہے۔

کولونیل دور میں 1792 میں جب اس پر اگریزوں نے قبضہ کیا، تو ایک نئے علاقے کی نیشنیت سے یہاں کے لئے دُجپی کا باعث تھا۔ انہوں نے اسے آباد اور غیر آباد علاقوں میں تقسیم کر دیا۔ سرزی میں سے اور اس کے مناظر سے تو ان کی دُجپی رہی، مگر لوگوں کے بارے میں انہوں نے بھی وہی رائے قائم کی جو اس سے پہلے تھی۔ 1820 سے 1870 تک آسامیوں کے فوٹوز تیار

کئے گئے، جن سے ان کے لباس، گھر، اور ماحول کو دکھایا گیا، ان سے یہ تاثرا بھرا کہ یہ کم تر درجے کے لوگ ہیں۔

آسام کی اہمیت اس وقت بڑھی کہ جب یہاں چائے کی کاشت شروع ہوئی، معاشری اہمیت نے اسے تاریخی گمانی سے نکالا، آسامی زبان کو عیسائی مشنریوں نے معیاری بنایا اور اس میں باائل کا ترجیح کیا۔

1911ء میں جب تقسیم بنگال کا خاتمہ ہوا تو اسے ایک علیحدہ صوبہ بنایا گیا؛ اس حیثیت سے اس صوبہ کے لوگوں نے اپنی تاریخ، کلچر اور زبان کی تفکیل شروع کی اور اس بنیاد پر علیحدہ قوم ہونے کا وعدہ کیا۔ خاص طور سے ہندو کلچر سے خود کو علیحدہ کر کے، ماں سے اپنی روایات کو ابھارا۔۔۔ عورتوں نے سماں ہی پانچھانہ بند کر دیا، مردوں نے آسامی لباس کو اپنایا، آسامی زبان کو ذریعہ تعلیم ہنانے کی تحریک شروع کی، ایک ”سنہری آسام“ کی جدوجہد میں غیر ملکیوں سے آزاد ہونے کی جدوجہد کی۔

1947 میں آزاد ہونے کے باوجود آسام میں محرومی کا احساس ہے۔ اختیارات کی کمی، مرکز کا ا舌尖 اور بے بُی کے احساسات نے صوبائی یا اعلاقائی خود مختاری کی تحریک کو بہت تو اتنا کم کے ساتھ ابھارا ہے۔ اسی احساس نے انہیں اپنی تاریخ اور کلچر کی تلاش کی طرف متوجہ کیا ہے تاکہ ان کی مدد سے اقتدار حاصل کر کے اپنی محرومیوں کا مدد ادا کر سکیں۔

لیکن جہاں ایک طرف آسامی اپنے صوبہ اور لوگوں کے حقوق کی جدوجہد کر رہے ہیں، وہیں اس میں اور جماعتیں اور گروپس ہیں۔ جو علیحدہ سے اپنی شناخت کو ابھار رہی ہیں۔ ان میں سے ایک ”تاٹی۔ اہوم“ ہے جو کہ بالائی آسام میں آباد ہیں، بدھ مت کے ماننے والے ہیں، اور نسلی طور پر اپنارشتہ جنوب مشرقی ایشیا سے جوڑتے ہیں۔ اہوم، ندھب، نسل، زبان، کلچر اور تاریخ کی بنیاد پر خود کو آسامیوں سے علیحدہ کرتے ہیں، اور ایک علیحدہ ملک یا صوبہ کی بات کرتے ہیں۔ یہ فرق اس وجہ سے اور پیدا ہوا کیونکہ آسام کے ہندوؤں نے آریاؤں سے رشتہ جوڑ کر خود کو آریہ دوست میں شامل کر لیا اور تائی۔ اہوم کو اس سے خارج کر کے کم تر درجہ دیا اس نے اضافات کو ابھارا۔ اس کا نتیجہ یہ ہوا کرتائی۔ اہوم نے اپنی شناخت کو اور زیادہ مضبوط بنایا اور کلچر کی بنیاد پر اپنی

نسلی پہچان کو علیحدہ کر کے اس کی تشكیل کی۔

اس تناظر میں قومی ریاست، اور قوم پرستی پر تنقیدی نظر ڈالی جا سکتی ہے، کہ قوم کی تشكیل کرتے ہوئے جب کچھ جماعتوں، کیونچر اور برادریوں کو اس دھارے سے نکال دیا جاتا ہے تو اس کے معاشرہ پر کیا اثرات ہوتے ہیں۔ اسی طرح جب مرکز طاقت و اقتدار کو سمیٹ لیتا ہے تو صوبے اور علاقوں اپنی علیحدہ شناخت کی جدوجہد کرتے ہیں۔ تاکہ اس کی بنیاد پر اپنے حقوق کے لئے جدوجہد کر سکیں۔ یہ کہانی صرف ہندوستان ہی کی نہیں ہے اس میں پاکستان اور دوسرے نواز اسلامک شامل ہیں۔



## امپیریل ازم اور بنیاد پرستی

ڈاکٹر مبارک علی

دنیا کی تاریخ میں طاقتور اقوام، کمزور قوموں پر حملے کر کے انہیں اپنے تسلط میں لاتی رہی ہیں، اس لئے امپیریل ازم کی نہ کسی ٹھلل میں موجود رہا ہے، یہ ضرور ہے کہ اس کی ٹھلل بدلتی رہی ہے، اس کے حریبے تبدیل ہوتے رہے ہیں، اور اس کے طریقہ کار میں نئی جدیں آتی رہی ہیں، لیکن ان سب کا مقصد الگ ہی رہا ہے کہ کسی ممالک کے ذرائع پر قبضہ کر کے انہیں اپنے مقصد اور افادیت کے لئے استعمال کیا جائے۔

یہ بھی ایک حقیقت ہے کہ جہاں امپیریل ازم اور حملہ اور رہے ہیں، وہاں ان کے خلاف مذاہتیں تحریکیں بھی ابھری ہیں، جنہوں نے بالآخر امپیریل قوتوں کو کمزور کیا اور واپس انہیں ان کی سرحدوں پر لوٹا دیا، ان مذاہتوں کے بھی طریقہ کار، منصوبوں اور ایجنسیوں میں فرق رہا ہے، یہ کبھی نیشنل ازم کے نام پر، کبھی مذہب کے نام پر اور کبھی نسلی فخر و عظمت کے نام پر لوگوں کو اکٹھا کرتے رہے ہیں۔

موجودہ دور میں امریکی امپیریل ازم، بینالوجی کی طاقت کے ساتھ، ایک نئے چہرے کے ساتھ ابھر رہے کہ جس نے تمام میں الاقوایی قوانین کاظنہ اندماز کر کے، اپنے بناے قوانین اور ان کی تشریع و تفسیر کے ساتھ دنیا پر اپنا تسلط جمارا ہے، اس کے خلاف اسلامی ملکوں میں جو مذاہتی تحریکیں اٹھ رہی ہیں، وہ بنیاد پرستی کی ہیں کہ متبوع صعلاقوں میں آزادی کی جگل لڑ رہے ہیں۔

بنیاد پرستی کی تحریکیں اس لئے مقبول ہیں، کیونکہ اسلامی ملکوں میں مذہب کا اثر زندگی کے ہر شعبہ میں ہے، اور چونکہ امپیریل طاقتیں عیسائی ہیں، لہذا یہ دونہ اہب کے درمیان بینگ ہے۔

امپیریل ازم کے پھیلاو اور اس میں اسلامی ممالک اور مسلمان معاشروں کو نشانہ بنانے کے سلسلہ میں جو پروپگنڈا ہو رہا ہے، اس پر محمود محمدانی نے، اجھے مسلمان، بے مسلمان "Good Muslims Bad Muslims (2004)" کے عنوان سے ایک کتاب لکھی ہے۔ اس کتاب میں اس نے امپیریل ازم کی اس تحریری کو ابھارا ہے کہ اس کی جنگیں، تہذیب کے پھیلاو کے لئے تھیں۔ کیونکہ یورپ اور امریکہ کا خیال ہے کہ وہ دوسری اقوام کے مقابلہ میں زیادہ مہذب ہیں، لہذا ان کا فرض ہے کہ دوسری اقوام کو بھی مہذب بنا سکیں، اگر کم مہذب قومیں تہذیب کے اس دائرے میں آنے پر تیار نہ ہوں تو اس صورت میں ان کا قتل عام کر کے انہیں صفحہ ہستی سے منادیا جائے۔ اس پالیسی پر یورپیوں نے امریکہ میں عمل کیا کہ جہاں مقامی باشندوں کا قتل عام کر کے ان کی آبادی کو اس قدر گھٹایا ہے کہ وہ کسی قسم کی مزاحمت کے قابل نہیں رہے۔ اسی پالیسی پر 1804 میں تسمانیہ میں عمل کیا گیا کہ جہاں مقامی باشندوں کا قتل عام ہوا۔ جنوب مغربی افریقہ میں جرمنوں نے اس پر عمل کیا۔ ہٹلنے نے بھی آریسل کی برتری کے تحت سلاڈنل کے لوگوں اور یہودیوں کو اس لئے ختم کرنے کی کوشش کی کہ یہ کم ترنسل سے تھے، لہذا اعلیٰ نسل کا یہ مشن تھا کہ اسی نسلوں کا خاتمہ کر دے تاکہ دنیا میں صرف مہذب اور اعلیٰ خصوصیات کی نسل رہ جائے۔

محمود محمدانی نے نشاندہی کی ہے کہ بیسویں صدی میں تہذیب کے پھیلاو کے نام پر جو امپیریل جنگیں ہوئیں، تو اس میں تبدیلی کی گئی، اب امپیریل ازم کے پھیلاو میں جو طریقائے کار تھے: ایک تو یہ کہ جو قومیں کمزور ہیں، یا ان کے لحاظ سے تہذیبی طور پر پس ماندہ ہیں، انہیں کم ترقار دے کر ختم کر دیا جائے، جیسا کہ اس سے پہلے امپیریل طاقتیں کرتی آئیں تھیں۔ دوسرا طریقہ یہ تھا کہ جو قومیں مہذب ہیں، اور قدیم تہذیبوں کی وارث ہیں، انہیں یوروکریسی کے ذریعہ کنٹرول کیا جائے۔

لہذا اس پالیسی پر عمل کرتے ہوئے 1911ء میں اطالویوں نے پہلی بار لیبیا میں ترپولی پر بمباری کی، 1920 میں انگلستان کی رائل ائیر فورس نے سو مالیہ پر ہم بر سائے اور لوگوں کا قتل عام کیا۔ جرمنی نے اسی نظریے کے تحت یورپ کے ملکوں پر بمباری کی مگر قتل عام نہیں کیا۔ لیکن جرمنوں نے سلاڈنل کے لوگوں کو کم تر سمجھتے ہوئے رو سیوں کا قتل عام کیا، بلکہ گیس کے ذریعہ، یہودیوں سے پہلے انہوں نے رو سیوں کو قتل کیا۔ آئیوش وسٹ (Auschwist) میں روی دانشور اور

کمپنیوں کو گیس جیبر میں ہلاک کیا گیا۔

یورپی بورڈ والٹر کو اس لئے برا کھتا ہے، کیونکہ اس نے دونوں کولونیل روایات کو یورپ میں استعمال کیا۔

جہاں تک تشدد کا تعلق ہے، اس کی وجہ اپنی میل طاقتیوں کا دوسرا ملکوں پر قبضہ ہے۔ اس قبضہ اور اتحصال کے نتیجے میں ان کے ہاں مزاحمت کی تحریکیں آئیں، اور اس مزاحمت نے تشدید کی شکل اختیار کی، اس لئے ذمہ داری کولونیل اور اپنی میل طاقتیوں کی آئتی ہے کہ جنہوں نے دہشت گردی کو پیدا کیا، اس کی ایک مثال اسرائیل کی ہے کہ جس نے فلسطین پر قبضہ کیا، جب اس کے رد عمل میں مزاحمت اٹھی تو اسے دہشت گردی کہا گیا۔۔۔ یہودی جن کا قتل عام یورپ میں ہوا تھا، ان میں تحفظ کا شدید احساس ہوا، اور اس کے لئے انہوں نے تشدد کا راستہ اختیار کیا اور عرب یوں کو قتل کر کے اپنے لئے ٹھانگت مہیا کرنے کی کوشش کی۔

یورپی اور امریکی اپنی میل ازم کی تاریخ کو اگر دیکھا جائے تو ہمیں معلوم ہو گا کہ انہوں نے دنیا کو دو حصوں میں تقسیم کر دیا ہے۔ ترقی شدہ اور ترقی پذیر، جدید اور پس ماندہ، مہذب اور غیر مہذب، اور روشن خیال و بنیاد پرست۔

برنارڈ لویس (B. Lewis) نے اس تقسیم کو اس طرح سے بیان کیا ہے کہ مسلمان معاشرہ میں دو طرح کے لوگ ہیں: اچھے مسلمان اور بے مسلمان۔ اگر ان دو کے درمیان خانہ جنگی ہوتا تو امریکی حکومت کو اچھے مسلمانوں کا ساتھ دینا چاہئے، اور اس مقصد کے لئے حکومتوں کی تبدیلی کی مہم شروع کرنی چاہئے۔

محمد مہمنی نے یورپی دانشوروں اور سورخوں کے حوالوں سے اس کی وضاحت کی ہے کہ یورپ میں مسلمانوں کے بارے میں کس طرح سے تبدیلیاں آئیں، مثلاً فلسطین کی سر زمین جسے پہلے ” وعدہ کی سر زمین“ (Promised Land) کہا جاتا تھا، اب اسے ” مقدس سر زمین“ (Holy Land) بنا لیا گیا۔ مشہور سورخ مارشل ہو محسن (M. Hodgson) نے لکھا ہے کہ ابتداء میں جب ”مغرب“ کی اصطلاح استعمال کی جاتی تھی تو اس سے مراد بحروم کے ممالک ہوتے تھے۔ بعد میں اس سے بحروم کے مسلمان ممالک کو نکال دیا گیا، اس کے بعد اس اصطلاح کا اطلاق تمام یہاں کی یورپ یعنی مشرقی اور مغربی یورپ پر ہونے لگا۔

افریقہ کو تاریک براعظم قرار دینے کے لئے ضروری ہوا کہ اس کی تاریخ سے دور فروعوں کی تاریخ کو علیحدہ کر دیا جائے، اس طریقہ سے افریقہ کو تاریخی گنائی میں ڈال دیا۔ یورپ میں عیسائیوں کے بارے میں ابتدائی دور میں ذلت آمیز روایہ رہا، اور نازی دور میں ان کا قتل عام ہوا، مگر اس قتل عام کو جسے وہ ”ہولو کاست“ کہتے ہیں۔ اس کے بعد سے یہودی مغربی تہذیب میں مل گئے، اور یورپ کی تہذیب ”یہودی، عیسائی“ ہو گئی۔

بنیاد پرستی کی تحریک 1920 میں امریکہ میں ابھری، اس نے عیسائیت میں ایک ایسے انہا پسند فرقہ کو پیدا کیا کہ جو ہر جدید چیز کے خلاف تھا۔ انہوں نے 1925 میں ڈارون کے نظریہ ارتقاہ کو اسکو لوں میں پڑھانے کی مخالفت کی، مذہب کو سیاست کا حصہ بنانے کا، اسے استعمال کرنا شروع کیا۔ استقطاب حمل کے خلاف تحریک چلائی۔ ریگن، کارٹر، اور بیش کی حکومتوں نے ان مذہبی انہا پرستوں کی سرپرستی کی۔ اس وجہ سے امریکی معاشرہ میں مذہب کے سلسلہ میں لوگوں کے رو یہ میں تبدیلی آئی۔

محمد مہمنی کے مطابق اسلام میں ریاست کے مقابل کوئی مذہبی درجہ بندی نہیں ہے، جیسے کہ عیسائیت میں ہے، بادشاہ (یا ریاست) اور چرچ۔ اسلام میں سیکولر ازم مذہب سے جزا ہوا ہے۔ اس میں اخزوی نجات سے زیادہ سیاسی اور معاشی مسائل پر بحث ہوتی ہے ایک دوسرا نقطہ نظر یہ ہے کہ کیونکہ اسلام میں مذہب اور سیکولر ازم کے درمیان کوئی فرق نہیں، اس لئے اسلام میں سیکولر ازم کی کوئی گنجائش نہیں ہے۔

آزادی کے بعد مسلمان ممالک میں، یہ تحریک انھی کو مغربیت اور جدیدیت سے نجات پانے کے لئے ضروری ہے کہ اسلامی ریاست کا قیام عمل میں لاایا جائے، اس نے ان معاشروں میں جہادی اور سیکولر عناصر کے درمیان کوشش پیدا کر دی ہے۔

مہمنی کے خیالات سے یہ بات واضح ہو کر سامنے آتی ہے کہ، مسلمان ملکوں میں مغربی چینجنوں کا مقابلہ کرنے کے لئے اس وقت سوائے بنیاد پرستی کے اور کوئی دوسرا تبادل راست نہیں ہے۔ دوسری کوشش کہ علم اور تکنالوجی کے حصول کے بعد، اپنے مل ازم کا مقابلہ کیا جائے، اس میں

ٹویل وقت درکار ہے۔ اس لئے ان کے سامنے جو امیریں خطرات ہیں، یعنی جگنوں میں نکست کا ہونا، ان کے ملکوں پر قبضہ، اور ان کے ذرائع کا استعمال، اور جدیدیت یا مغربیت کا فروغ، اس کو روکنے کے لئے فوری تھیار تشدید اور دہشت گردی ہے، کیونکہ وہ یہ سمجھتے ہیں کہ اس کے ذریعہ فوری طور پر وہ مغربی طاقتوں کو نکست دے سکتے ہیں، یا انہیں مجبور کر سکتے ہیں کہ ان کے مطالبات کو تسلیم کریں۔ اس لئے امیریں ازم اور بنیاد پرستی دونوں لازم و ملزم ہیں۔ جب تک امیریں ازم کا خاتمہ نہیں ہو گا، اس وقت تک بنیاد پرستی قائم رہے گی۔



## مغلوں اور عثمانیوں کے تعلقات

ڈاکٹر مبارک علی

سو ہوئیں صدی اس لحاظ سے اہم ہے کہ اس عہد میں تین بڑی مسلمان سلطنتیں وجود میں آئیں: عثمانی، صفوی، اور مغل۔ ان تین کے علاوہ چوتھی اہم طاقت ازبکوں کی تھی، جو کہ وسط ایشیا میں تھے۔ ان چاروں طاقتوں کے درمیان کس قسم کے سیاسی تعلقات تھے؟ اس موضوع پر بہت کم تحقیق کی گئی ہے۔ مغلوں اور صفویوں کے درمیان سیاسی اور سفارتی تعلقات پر پروفیسر ریاض الاسلام کی کتاب بہت اہم معلومات فراہم کرتی ہے۔ اسی طرح سے مغلوں اور عثمانی ترکوں کے مابین جو تعلقات رہے، اس پر فیض الرحمن قادری کی کتاب، بہت اہم ہے، یہ ان کا پی۔ ایج۔ ذی کامقالہ ہے جو 1989 میں دہلی سے شائع ہوا ہے۔

### Mughal-Ottoman Relations

اس میں 1556 سے 1748 تک کے واقعات کا حاطر کیا گیا ہے۔

فاروقی نے اس کی ابتداء میں یہ بتایا ہے کہ عثمانی ترکوں کے بر صیری کی سلطنتوں سے مغلوں کی آمد سے پہلے تعلقات تھے۔ مثلاً گجرات اور دکن کی ریاستوں میں عثمانی ترکوں کو خاص طور سے توب خانہ میں ملازم رکھا جاتا تھا۔ گجرات میں رومنی خان، صفر خداوند خاں اور اس کا لڑکا رجب خداوند خاں، بطور تو پھی ملازم تھے۔ عثمانی ترکوں کے عہد کا امیر بالحر سدی علی رئیس بھی ہندوستان آیا، یہ سندھ اور شہنشاہی ہندوستان میں رہا، اس وقت ہمایوں ہندوستان والپس آ کر اقتدار حاصل کر چکا تھا، اس نے ہندوستان کے بارے میں اپنے تاثرات ایک کتاب میں لکھے ہیں، جس کا انگریزی ترجمہ نیمری نے کیا ہے۔ اس میں ہندوستان کے بارے میں دلچسپ معلومات ہیں۔

چونکہ عثمانی ترک، توپ خانہ کی تکنالوژی کے ماہر تھے۔ اس لئے برصغیر ہندوستان کی ریاستوں میں ان کی مانگ تھی۔ 1572ء میں گجرات میں تین ہزار ترک توپ خانہ میں ملازم تھے۔ اسی طرح سے سلطان محمد شاہ پہنچنی سوم (1482ء) نے عثمانی ترکوں سے سفارتی تعلقات قائم رکھے ہوئے تھے۔

پاہر کو پانی پت کی جگہ میں امراہیم لوڈی پر یہ فوکیت تھی کہ اس کی فوج میں ترکی یاروی بندوچی اور توپچی ملازم تھے، جن میں مصطفیٰ روی خاص طور سے قابل ذکر ہے۔ فاروقی نے اہم نکتہ کی طرف اشارہ کیا ہے کہ جب سدی علی ریس ہندوستان آیا تو ہمایوں نے عثمانی سلطان سلیمان کو ایک خط لکھا جس میں اسے خلیفہ کہہ کر مخاطب کیا ہے۔ جب کہ بعد میں آنے والے مغل بادشاہوں نے اس کو نہیں دہرا�ا۔

چونکہ عثمانی سلطنت نے حجاز اور نجد پر قبضہ کر لیا تھا، اس لئے مکہ و مدینہ میں ان کے عامل ہوا کرتے تھے۔ ہندوستان سے تمام مشکلات کے باوجود ہر سال لوگ حج کے لئے جایا کرتے تھے، اس لئے یہ جاج ان دو ملکوں کے درمیان رابطہ کا ذریعہ تھے۔ خاص طور سے اس وقت کہ جب مغل امراء اور شاہی خاندان کے لوگ حج پر جاتے تھے تو اس کی وجہ سے باہمی رابطہ اور بڑھ جاتے تھے، مثلاً 1575ء میں پاہر کی بیٹی گلبدن بیگم، اور دوسری خواتین سلطان خوبیہ نقش بندی، میر جاج کی معیت میں حج پر گئیں اور وہاں 1581ء تک مقیم رہیں۔ اس دوران انہوں نے چار حج کئے، ان کی موجودگی کی وجہ سے مکہ میں لوگوں کو بہت تکالیف پیش آئیں، مثلاً غذا کی کیمی، صدقات کی تقسیم میں خرابی، اور ان کے ہمراہ جو لوگ گئے تھے ان کی غیر مشروع حرکات۔ جب یہ تکالیفات عثمانی سلطان تک پہنچیں تو اس نے شریف مکہ کو فرمان بھیجا کہ ان ہندوستانیوں کو زیادہ عرصہ وہاں نہیں رہنے دیا جائے اور واپس ان کے ملک پہنچنے دیا جائے۔ لہذا 1582ء میں یہ تقالید واپس ہندوستان آگیا۔

مغلوں اور عثمانی ترکوں کے درمیان تعلقات بہت زیادہ خوشگوار نہیں رہے، اکبر نے ایک بار پر تکالیفوں، صفویوں، اور ازبکوں کے ساتھ مل کر ان کے خلاف مجاز بنا نے کا سوچا تھا۔ جب جہاں گیر تخت نشین ہوا تو اس نے بھی ان سے زیادہ تعلقات نہیں بڑھائے۔ فاروقی کی تحقیق کے

مطابق اس نے سلیم سے بدل کر اپنا نام جہاں گیر اس لئے کیا کہ یہ نام عثمانی سلطان کا تھا۔ اکبر کے بعد سے مغل خود کو عثمانی ترکوں سے برتر سمجھتے تھے، کیونکہ ان کے جدا امیر تیمور نے عثمانی سلطان یلدز کو نکست دی تھی۔

جہاں گیر عثمانی ترکوں کے برخلاف ایران کے صفویوں سے تعلقات رکھنا چاہتا تھا اور شاہ عباس کو برادر کہہ کر مخاطب کرتا تھا، لیکن جب 1626ء میں ایران نے قندھار پر قبضہ کر لیا تو ان کے تعلقات میں خرابی آگئی، اور اب مغلوں نے مذہب کو سیاسی طور پر استعمال کرتے ہوئے ازبکوں سے تعلقات بڑھائے کہ دوسری طاقتیں ایران کے شیعوں کے خلاف محاذ بنائیں، ساتھ ہی میں کوشش کی کہ اس میں عثمانی ترکوں کو بھی شامل کر لیا جائے، لیکن 1627ء میں جہاں گیر کی وفات نے اس منصوبے کو پورا نہیں ہونے دیا۔

شاہ جہاں کے زمانے میں عثمانیوں سے سفارتی تعلقات کوئی زیادہ نہیں تھے۔ دربار میں سفارتوں کی آمد پر ادب آداب پر حکمراء ہوتے تھے، جب شاہ جہاں کو وسط ایشیائی ہم اور قندھار کو واپس لینے میں کامیاب نہیں ہوئی، تو اس وقت پھر ایران کے شیعہ صفویوں کے خلاف سنی محاذ کی بات چیت ہوئی۔

اور نگزیب جن حالات میں تخت شیش ہوا تھا، اس کو دوسرے مسلمان حکمرانوں نے اچھی نظر سے نہیں دیکھا تھا اس لئے اس کی خواہش تھی کہ اس کے دربار میں زیادہ سے زیادہ مسلمان حکمرانوں کی سفارتیں آئیں، ان کی آمد پر وہ انہیں قیمتی تختے تھائے کہ وہ اس کے روی سے خوش ہوں۔ دوسرے وہ اپنی رعایا پر بھی یہ تاثر قائم کرنا چاہتا تھا کہ اسے دوسرے مسلمان حکمران جائز بادشاہ تسلیم کرتے ہیں۔ اسی وجہ سے 1661ء میں اس نے ایران کے سفیر کاشاندار خیر مقدم کیا۔ دوسرے ممالک سے جو سفیر آئے ان میں ازبک خان، شریف مکہ، حضرموت، بخارا اور ایتھوپیا کے عیسائی حکمران شامل تھے۔

1690ء میں احمد آغا عثمانی سفیر مغل دربار میں آیا، اس پارسافت کا مقصد ایران کے خلاف کوئی محاذ بنا نہیں تھا، کیونکہ صفوی خاندان زوال پذیر ہو رہا تھا۔ اس کے برکس عثمانی سلطان کو یورپ کے عیسائیوں کے خلاف جنگ کے لئے مالی مدد کی ضرورت تھی۔ اور نگزیب نے 9 لاکھ

روپیہ اس مقصد کے لئے دیجے۔

ہندوستان کی سیاست میں اس وقت تھدیلی آئی کہ جب اورگنگ زیب کی وفات (1707) کے بعد مغل خاندان زوال پذیر ہونا شروع ہو گیا۔ اکبر کے بعد سے اب تک مغل بادشاہوں نے عثمانی ترکوں کو خلیفہ تسلیم نہیں کیا تھا پلکہ وہ خود کو خلیفہ سمجھتے تھے، لیکن جب مغل بادشاہت کمزور ہوئی، تو اس کے ساتھ ہی ان میں برتری کا احساس بھی ختم ہوا۔ اس کی مثال یہ ہے کہ محمد شاہ نے اب عثمانی سلطان کو خلیفہ کہہ کر مخاطب کیا۔ 1736 میں جب ایران سے صفوی خاندان کا خاتم ہوا، اور نادر شاہ حکمرائی میں مغل دربار سے عثمانی سلطان سے سفارتی تعلقات جوڑے اور نادر شاہ کے خلاف مجاز بنا نے کا منصوبہ بنایا۔ لیکن یہ کام ایسا نہیں ہوا، اور 1739 میں نادر شاہ نے ہندوستان پر حملہ کر کے یہاں قتل و غار بھری اور لوٹ مار کی۔ 1748 میں محمد شاہ کی وفات کے بعد مغلوں اور عثمانیوں کے درمیان سفارتی تعلقات کا دوسرا دور ختم ہو گیا۔

اخبار ہوئیں صدی میں اگرچہ عثمانی خلافت بھی زوال پذیر تھی، مگر مسلمان حکومتوں میں ان کا اثر تھا۔ دکن کی مسلمان ریاستوں نے ان سے سفارتی تعلقات رکھے۔ سلطان سلیم سوم نے 1798 میں ولیزی کی معرفت پیپر سلطان کو خط لکھا کہ وہ پڑیں کے خلاف انگریزوں کی مدد کرے۔ اگرچہ پیپر سلطان نے اپنی حکومت کے لئے خلیفہ سے سند حاصل کی، مگر اس نے اپنے مفادات کے تحت انگریزوں کے بجائے فرانسیسیوں سے تعلقات رکھے۔

مغلوں اور عثمانی ترکوں کے سفارتی تعلقات کی روشنی میں ایک بات واضح ہو کر آتی ہے کہ ان کے پیش نظر اپنے سیاسی مفادات تھے۔ جب بھی مغلوں کو ضرورت پڑی انہوں نے صفوی حکمرانوں کے شیعہ مسلم کو استعمال کر کے سنی حکمرانوں کا مجاز بنا نے کا منصوبہ بنایا۔ جب اس کے مقابلہ میں دوسری ضرورت پڑی تو صفویوں سے تعلقات خنگوار کر لئے۔ اس لئے یہ کہا جا سکتا ہے کہ ”مسلم امہ“ کا تصور محض ایک خیالی تصور ہے۔ سیاسی و معماشی مفادات زیادہ اہم ہوتے ہیں۔

دوسری اہم بات جو ابھر کر آتی ہے وہ یہ کہ مغلوں کے عہد میں شریف مکہ کے سفیر ہندوستان اس غرض سے آتے تھے کہ یہاں سے عطیات و صدقات لے کر جائیں۔ اور گنگ زیب خاص طور

سے شریف مکہ کی لائج سے خت ناراض ہوا، اور اس نے صدقات کی تقیم کا کام حج پر جانے والے تاجریوں کے سپرد کر دیا۔

مغل ہادشاہ امیر حج کے ذریعہ، ہمیشہ گراں قدر رقامت بطور خیرات مکہ و مدینہ بھیجا کرتے تھے۔ لیکن ہندوستانی حاج کے بارے میں اہل عرب کو بڑی ٹھکائیں تھیں، جب اکبر کے زمانہ میں یہ حاج گئے تو ان کے خلاف ٹھکائیں عثمانی سلطان کے دربار میں بھی گئیں کہ ان لوگوں نے خانہ کعبہ کے قریب جھونپڑیاں ہنائی ہیں۔ اور وہاں رہتے ہیں، رات کو مسجد میں سوتے ہیں، کھانے پینے کی اشیاء ساتھ میں لاتے ہیں، اور گندگی پھیلاتے ہیں، اس پر عثمانی سلطان نے فرمان بھیجا کہ انہیں فوراً مکہ سے رخصت کر دیا جائے اور مسجد کا فرش دھویا جائے۔ فاروقی نے یہ معلومات ترکی میں محفوظ دستاویزات سے نکالی ہیں۔ اس سے اندازہ ہوتا ہے کہ اہل ہندوستان کی عقیدت اپنی جگہ، مگر ان کی عادات اس وقت بھی دوسروں کے لئے پریشان کن تھیں، جیسے کہ آج کے زمانہ میں ہیں۔



**نقطه نظر**

## انٹرویو: رومیلا تھاپر (Romila Thapar)

زمان خان

73 سالہ Romila Thapar رومیلا تھاپر کا شمار دنیا کے صفحہ اول کے مورخین میں ہوتا ہے۔ خاص کر Ancient India پر آپ کو Authority مانا جاتا ہے۔ آپ کا شمار جواہر لال نہرو یونیورسٹی کے شعبہ جدید تاریخ Department of Contemporary History کے بانیوں میں ہوتا ہے۔ آپ نے کئی نسلوں کوتاریخ پڑھائی ہے۔ آپ کوتاریخ کی بت شکن کہا جائے تو غلط نہ ہوگا۔ آپ کی حال ہی میں "سومنات" پر حصہ والی کتاب میں breaking idol اور trauma of Hindus کو پاش پاٹ کیا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ کثرہندو آپ سے نفرت کرتے ہیں۔ آپ کا نام سننا گوارہ نہیں کرتے۔ جب آپ کو واشنگٹن کے مایناز ادارے Congress Library میں عہدہ کی پیش کی تو یہ ہندوستانی ہندو ہی تھے جنہوں نے ان کی پر زور مخالفت کی۔ آپ فرقہ پرستی کی زبردست مخالف ہیں۔ آپ نے دری کتب بھی لکھی ہیں۔

آپ ایک پنجابی ہیں اور پنجابی میں بات چیت کرنے کو پسند کرتی ہیں۔ آپ کی لاہور کے ساتھ پچپن کی بہت یادیں واسطہ ہیں۔ آپ کے دادا کالارنس باغ کے پاس گھر تھا۔ آپ کے والد فوج میں ڈاکٹر تھے۔ وہ پرانے مخطوطات گھر میں لاتے تھے اور آپ کو پڑھنے کو کہتے تھے اس طرح سے آپ کوتاریخ میں دلچسپی پیدا ہوئی۔ آپ کے اپنے الفاظ میں۔۔ اور آہستہ آہستہ میں وہ مخطوطات پڑھنے شروع کر دیئے اور میری تاریخ میں دلچسپی بڑھتی گئی اور I was hooked۔ آپ نے کالج میں ادب کی تعلیم حاصل کی۔ آپ کی مشہور زمانہ کہانی۔۔ شکستلا۔۔ پر بھی ایک کتاب ہے۔ جب آپ سے اس بارے میں پوچھا گیا تو آپ نے جواب دیا کہ آپ ادب اور

تاریخ کا تعلق جاننا چاہتی تھیں۔

آپ کا خاندان چند صدیاں پہلے افغانستان سے ہندوستان آیا تھا اور لدھیانہ میں آباد ہو گیا۔ آپ کے دادا لاہور میں سکول ماسٹر تھے۔ وہ بہت عمدہ انگریزی لکھتے تھے۔ لہذا پنجاب سرکار نے ان کو روزانہ مقامی زبانوں کے اخباروں کی سرسری کرنے پر معمور کر دیا۔ خاندان پہلے اندر وون لاہور رہتا تھا پھر آپ کے دادا نے لارنس روڈ پر بہت عالیشان گھر بنایا۔ آپ کے ایک چچا ہندوستان کی فوج کے Chief of Army Staff کے عہدہ سے رہا تھا۔

آپ دہلی میں رہتی ہیں۔ آپ 1993 میں لاہور آئی تھیں۔ آپ کی لاہور سے بچپن کی بہت یادیں ہیں۔ آپ نے بتایا کہ دو ہفتوں کے بعد جب آپ کو دہلی جانا تھا تو آپ کو ایسے لگا جیسے کوئی اپنا گھر چھوڑ کر جا رہا ہے اور دہلی ایک اجنبی شہر لگا۔

آپ نے ہندوستان کی سرکار کی طرف سے دوسری دفعہ ہندوستان کا سب سے بڑا سول ایوارڈ Padam Bhusham لینے سے انکار کر دیا۔ آپ نے اپنے خط میں صدر جمہور یہ لکھا کہ ”آپ نے یہ فیصلہ کیا ہے کہ آپ کوئی سرکاری ایوارڈ نہیں لیں گیں۔“

زمان خان دسمبر 2004ء میں دسویں پنجابی کافرنس میں شرکت کے لئے ہندوستان گئے یہ انٹرو یونیورسٹی میں روپیلا تھا پر کے گھر پر کیا گیا۔

سوال: آپ کی صحت کیسی ہے؟

جواب: نہ، تمہیک ہوں۔ بڑھاپا آرہا ہے۔ ذرا کمی تمہیک ہوتا ہے، کمی تمہیک نہیں ہوتا۔

سوال: ہمارے مہربانی، اپنے خاندانی پس منظر کے بارے میں بتائیے۔ آپ کہاں اور کب پیدا ہوئیں، کہاں تعلیم حاصل کی، کوئی زندگی کا دلچسپ واقع؟

جواب: میرا تعلق ایک ایسے خاندان سے ہے جو لاہور میں رہتا تھا۔ دراصل ہم کھٹتری ہیں، بہت سارے گروہ قندھار میں رہتے تھے اور وہ دو تین سو سال پہلے پنجاب میں بھرت کر کے آگئے اور لدھیانہ میں آباد ہو گئے۔ ہم Thapar ہیں، اصل میں جلال آباد میں ایک سادگی

ہے، جو ایک کھشتیری Hima Thapar نے بنائی، جس کا نام تھا بابا گجوکی سادھی۔ کچھ تھا پر بھرت کر کے لدھیانہ آگئے، سب نہیں۔ وہ اپنے ساتھ بابا گجوکی سادھی کی دواں بیٹیں بھی ساتھ لے آئے اور انہوں نے لدھیانہ میں بھی ایک سادھی تعمیر کی۔ وہاں ایک جگہ تھی جس کا نام تھا، پر وہ کام حل۔ سو یہ پہلی جگہ تھی جہاں تھا پر آباد ہوئے۔

پھر میرے دادا جو کے ایک سکول ٹیچر تھے لاہور پلے گئے اور وہاں انہوں نے ایک سکول میں پڑھایا۔ وہ بہت عمدہ انگریزی لکھتے تھے، یہ بات ایک انگریز کے علم میں آئی، اس نے میرے دادا سے کہا کہ کیا آپ ہمارے لئے روزانہ دریکلر پر لیں کی ایک سری لکھ سکتے ہیں۔ اس کا مطلب یہ تھا کہ روزانہ کے ہندی، اردو اور پنجابی اخبارات میں جو لکھا جاتا تھا اس کی ایک تخلیق، سری۔ تو انہوں نے یہ کام شروع کر دیا۔ دراصل وہ ایک صحافی بن گئے تھے۔ انہوں نے بہت اچھا کام کیا اور پھر لاہور میں مستقل آباد ہو گئے۔ وہی جو عام کہانی ہے، پہلے ہم نسبت روڈ پر رہتے تھے، پھر انہوں نے Golf Road اور ریس کورس روڈ کے سکم پر بہت عالیشان گھر تعمیر کروایا، لارنس باغ کے بالکل سامنے۔

آخری دفعہ میں 1993 میں لاہور گئی تھی۔ اب یہ پر اپنی تقسیم ہو گئی ہے۔ بہت بڑا ان تھا۔ وہ باہر کا حصہ بنوار ہے تھے مجھے اندر جانے کا حوصلہ نہ ہوا۔ کیونکہ اس گھر سے میرا بچپن وابستہ تھا۔ میں نے بچپن میں لاہور کے بارے میں بہت خوش کن کہانیاں سنی تھیں۔

میرے والدی کی ٹرانسفر ایک جگہ سے دوسری جگہ بوجاتی تھی۔ میرا پہلا سکول ڈیبوزی میں تھا، پھر پشاور اور پھر پنڈی۔ میں جسے کہتے ہیں station school میں پڑھی۔ پھر پنڈی سے پوتا ٹرانسفر ہو گئی۔ میں St. Mary High School, Pune میں داخل ہو گئی۔

میں pre-school لاہور میں تھی۔ ہم لاہور ہر سال جایا کرتے تھے، دبیر میں، میری دادی نے یہ اصول بنایا ہوا تھا کہ اس کے تینوں بیٹوں کو اپنے خاندانوں کے ہمراہ لاہور ضرور آنا ہو گا۔ وہ کہتی تھیں کہ آپ بکھرے ہوئے ہیں کمزز اس طریقہ سے ایک دوسرے کو نہیں جانیں گے۔ اس لئے سال میں ایک ماہ، ہم سب لاہور میں ہوتے تھے۔

سوال: آپ سورخ کیسے بنیں۔ کیا یہ شوری عمل تھا یا غیر ارادی؟

جواب: تاریخ اور ادب میرے سکول میں وہ پسندیدہ مضمون تھے۔ لیکن میرے ذہن میں

کبھی یہ خیال پیدا نہیں ہوا تھا کہ میں سورخ بنوں گی۔ میرے خیال میں دو محکمات تھے جس سے میں متاثر ہوئی۔ چالیس کی دہائی میں جب میں سکول میں پڑھتی تھی تو قومی آزادی کی تحریک عروج پڑھتی اس وقت ہم لوگوں خود نے یہ سوال کرتے تھے کہ اب جب ہندوستان کو آزادی ملنے والی ہے ہم کیا کریں گے؟ ہم کون ہیں؟ اپنے معاشرہ کو کیسے بنائیں گے وغیرہ، وغیرہ۔ اس طرح کے سوالات ماحول میں تھے۔ لوگ کہتے تھے کہ ہمیں ان کے جوابات مل جائیں گے اگر ہم تاریخ کا مطالعہ کریں۔ آپ ماضی میں جھانکئیں۔ آپ ماضی سے سبق حاصل کرتے ہیں۔

میں عہد قدیم کی تاریخ میں کیسے ٹھیک اس کی وجہ یہ ہے کہ میرے والد فوج میں ڈاکٹر تھے۔ انہیں ایک دم ہندوستان کے عہد قدیم کے مخطوطات، مجسم، خاص کر Bronze کے بھروس میں دلچسپی پیدا ہو گئی۔ وہ واپس گمرا Choronography کا پلنا، deities with history اور غیرہ اٹھا کر لاتے۔ میں گمرا میں واحد بچرہ گیا تھا کیونکہ دوسرے دونوں کی شادی ہو چکی تھی۔ انہوں نے مجھے کہا کہ تمہیں یہ کتب پڑھنا ہوں گی۔ کیونکہ گمرا میں کوئی تو ہونا چاہئے جس کے ساتھ میں ان پر بات چیت کر سکوں۔ پہلے تو میں گمرا کی اور میں نے کہا کہ نہیں نہیں میں یہ نہیں کرنا چاہتی۔ گمرا جب آہستہ، آہستہ میں نے یہ پڑھنے شروع کر دیئے تو اس میں زیادہ سے زیادہ دلچسپی پیدا ہوئی شروع ہو گئی اور پھر it was hooked to - I was hooked to it.

سوال: آپ نے تاریخ کی تعلیم کہاں حاصل کی؟

جواب: یہ عجیب بات ہے کہ ہندوستان میں بی اے آئرلینڈ پر کے ساتھ کیا۔ میرے والد کی پونا سے دلی ٹرانسفر ہو گئی تھی۔ یہاں یونیورسٹی میں بالکل مختلف سالیبیس تھا اور مجھے ایک خاص مدت میں بی اے پاس کرنا تھا۔

میری ہسٹری کی ٹریننگ بی اے کے بعد شروع ہوئی۔ 1953 میں میں نے بی اے پاس کیا اور اس کے بعد میں لندن یونیورسٹی چلی گئی اور میں نے School of African and Oriental Studies میں داخلہ لے لیا۔ میں نے پروفیسر باشام (Prof. Basham) کے ساتھ کام کیا، A. R. Basham نے Wonders that was India کا حصہ ہے، سو میں نے تاریخ کی ٹریننگ کی وہاں سے حاصل کی۔ باقاعدہ تاریخ کی تعلیم، لیکن میری تاریخ کے

ساتھ دلچسپی تو تحریک اور میرے الد کی وجہ سے پیدا ہوئی۔

سوال: آپ کے علم میں سوال Dr. Wheeler کی کتاب Five Thousand Years of Pakistan کے متعلق ہو گی۔ پھر بعض مارکسٹوں نے پاکستان کی سیکولر بنیاد ڈھونڈنے کے لئے یہ کہا کہ ہندوستان وہ مختلف تہذیبیں تھیں۔ کیا آپ اس سے متفق ہیں؟

جواب: ہندوستان وہ؟

سوال: مقصد موجودہ پاکستان ہمیشہ سے موجودہ تھا۔ ہندوستان سے مختلف تھا؟

جواب: نہیں، نہیں۔ میں اس بات سے ہرگز متفق نہیں ہوں۔ میرے خیال میں انہیں سویا لائزنسن بہت وسیع اور پھیلی ہوئی تھی۔ یہ سامراج کی طرح یک ریگی تہذیب نہیں تھی۔ مگر یہ کئی علاقوں میں پھیلی ہوئی تھی اور یہ دونوں علاقوں، پاکستان اور ہندوستان میں پھیلی ہوئی تھی۔ یہ دونوں کی مشترک اور ایک تہذیب تھی۔

سوال: سوال Five Thousand Years of Pakistan سے متفق نہیں ہیں؟

جواب: نہیں، نہیں، مجھے اس تصریح پر ختح اعتراف ہے۔ کیونکہ آپ ایک واقعہ جو بیسویں صدی میں ظہور پذیر ہوا ہواں کو پانچ ہزار سال پہلے سے کیسے منطبق کر سکتے ہیں۔ میرا یہاں، ہندوستان میں بھی بھی مسئلہ ہے۔ یہاں بھی ایسے لوگ ہیں جو جدید چیزوں کو پانچ ہزار سال پہلے پر منطبق کرتے ہیں آپ یہ کیسے منطبق کر سکتے ہیں۔ ہماری ان سے کئی دفعہ بحث ہوئی ہے ہم ان کو کہتے ہیں کہ بھی یہ ممکن نہیں ہے۔

سوال: وہ یہ کیوں کرنا چاہتے ہیں۔ تمام مذاہب کے لوگ یہ کرتے ہیں۔ حتیٰ کہ سیکولر بھی مااضی میں پناہ لینے کی کوشش کرتے ہیں؟

جواب: میرے خیال میں یہ اس لئے ہوتا ہے جب مذہب کا سیاسی استعمال ہو۔ جب مذہبی تفہیموں کو اس بات کا احساس ہونے لگے کہ وہ سیاسی طاقت کا استعمال کر سکتے ہیں۔ پھر ان کی، ایک کی ایک شناخت ہوتی ہے۔ اور وہ یہ مذہبی شناخت حاصل کرتے ہیں۔ اور یہ بات کہنی بہت آسان ہوتی ہے کہ ہم اس کو اتنا مااضی میں لے جاسکتے ہیں جتنا کہ مذہب پرانا ہے۔ اب یہاں پر ایک تحریک چلانے کی کوشش کی جا رہی ہے جو کہتے ہیں ہندو دین کی وادی کی تہذیب کا ایک مذہب تھا اور وہ مذہب ہندو تھا اور وہ اسے آج کے موجودہ ہندو مت سے ملا تے ہیں۔ اب یہ۔

درست نہیں ہے۔ یہ کہا جاسکتا ہے کہ آج کے ہندو مت کے بعض عناصر ایسے ہیں جس کا تعلق ماضی بیداری کی تاریخ سے ہو گا۔ اس کا بھی ہمیں علم نہیں ہے کیونکہ ابھی تک وہ رسم الخط پڑھا نہیں گیا ہے اور یہاں تو بہت بحث اس بات پر ہو رہی ہے کہ آیا اس وقت کوئی رسم الخط قابوی کرنیں؟ بعض ایسی چیزیں ہیں جن کے متعلق آپ کہہ سکتے ہیں کہ ان کا ماضی سے تعلق ہے۔ مگر بعد میں ہونے والے واقعات کو آپ ماضی بیداری سے منطبق نہیں کر سکتے۔ یہ بات بہت اہم ہے جس کے بارے میں آدی کو احتیاط برتنی چاہئے کیونکہ یہ قوی مذہب کی تحریک ہے جو کہ شناخت ڈھونڈ رہی ہے، مذہبی شناخت اور وہ اسے تاریخ کی ابتدائی لے کر جانا چاہئے ہیں۔ جو بھی تاریخ کی ابتدائی؟ اور دونوں دو قوی نظریہ کی حمایت کرتے ہیں۔ دو قوی نظریہ کا نتیجہ یہ لکھا کہ پاکستان بن گیا۔ اب ایک لحاظ سے آج بھی ہندوستان میں لوگ ہیں جو پاکستان کی تخلیق سے ناراض ہیں اور جو کہتے ہیں پاکستان نہیں ہونا چاہئے کیونکہ یہ غیر فطری ہے۔ یہ غیر فطری تو ہے۔ دوسرا وہ یہ جواز دینے کی کوشش کرتے ہیں کہ جب پاکستان ایک مسلم ریاست ہے تو ہندوستان ایک ہندو ریاست کیوں نہیں ہو سکتی۔ کیونکہ وہ تقسیم سے پہلے کے طور پر نہیں دیکھتے جن کی مختلف شناختیں تھیں۔ سو یہ ساری بحث شناخت کے سوال پر فتح ہوتی ہے۔ اور اگر آپ کے ہاں بھی ہمارے جیسا ستم ہے، میرے خیال میں ہے جہاں اکثریت دوسروں پر assert کرنا چاہتی ہے۔ پھر ہندوستان میں اکثریت ہندو ہے، قدرتی طور پر یہ چاہے گی کہ اس کی طاقت سب سے زیادہ ہو۔ اور یہ حاصل کرنے کے لئے وہ یہ جواز پیش کرے گی کہ وہ قدیم ترین لوگ، معاشرہ ہیں۔ تاریخی طور پر وہ تاریخ کی ابتدائی جائیں گے۔ اور باقی سارے لوگ غیر ملکی اور باہر سے ہیں۔ اور جو اکثریت کہے وہ درست پروگرام ہے اور اخلاقی اور قانونی طور پر اس کا نفاذ ہونا چاہئے۔

سوال: میں پچھلے ہفتہ کو کشیتہ میں تھا یہ مذہبی اور متبرک شہر سمجھا جاتا ہے۔ شراب پر پابندی ہے اور لوگ گوشت نہیں کھاتے۔ اگرچہ گھروں میں یہ سب کام کرتے ہیں۔ کیا یہ تاریخی طور پر درست ہے اور اس کے تاریخی شواہد ہیں کہ مہابھارت کی بڑی جنگ اس جگہ پر لڑی گئی تھی۔ یا یہ myth ہے؟

جواب: نہیں، تاریخی طور پر ایسا کوئی ثبوت نہیں ہے۔ دراصل ایک مسئلہ جو موجود ہیں کو پیش آ

رہا ہے وہ یہ ہے کہ کور و سلطنت کا دارالخلافہ ہستن پور تھا اور پانڈوؤں کا دارالخلافہ اندر پرست تھا، جو کردہ بھلی کے نواح میں واقع ہے۔ اب ہستن پور، میرٹھ کے نزدیک ہے۔ اب مہابھارت کہتی ہے کہ جنگ کور و کشیروں کے میدان میں لڑی گئی تھی۔ اور وہ روزانہ ہستن پور آتے تھے۔ اب قدرتی طور پر کچھ تضاد ہیں۔ آپ گھوڑوں والی سواری پر سینکڑوں میل کا فاصلہ روزانہ طنجیں کر سکتے کہ آپ دوسری صبح پھر میدان جنگ میں ہوں۔ So much of this kind of geography in text book like the epics is precise geography, it is symbolic and ہمیں اسے اسی طرح دیکھنا چاہئے۔ سو ہمیں نہیں معلوم کہ جسے ہم کو کشیروں کہتے ہیں اس مقام پر جنگ ہوئی تھی کہ نہیں۔ تضادات کو منظر رکھنا چاہئے۔ تاریخ ہمیں بتاتی ہے کہ بہت سارے شہر اپنے آپ کو ایک ہی نام سے پکارنا شروع کر دیتے ہیں۔ آپ ایودھیا کو لیں۔ ایک ایو دھا تعالیٰ لینڈ میں بھی ہے جو تھا تعالیٰ سلطنت کا دارالخلافہ تھا۔ سو ایک رجحان Appropiated geography کا ہے۔ اس لئے یہ کہنا بہت مشکل ہوتا ہے کہ یہ واقعہ اس جگہ پر ہوا تھا۔

سوال: اب جب کہ آپ نے ایودھیا کا نام لیا ہے تو آپ یہ بتائیں کہ آپ بابری مسجد کے مسئلہ کو کس طرح دیکھتی ہیں۔ ہندو انہا پسندوں کے اس دعویٰ کے بارے میں آپ کا کیا خیال ہے کہ مندر کی جگہ مسجد تعمیر ہوئی تھی؟

جواب: میرے خیال میں اب تک اس کی کوئی شہادت نہیں ملی ہے۔ ان کے دعویٰ کے حق میں اب تک کوئی شواہد نہیں ملے ہیں۔ درحقیقت کھدائی کے دوران جو چیزیں ملی ہیں ان کو دیکھتے ہوئے (ابھی تک انہوں نے کوئی سرکاری روپورث جاری نہیں کی ہے) میرا مطلب یہ ہے کہ ہم چند لوگ جو جلدی سے اس روپورث کو غیر سرکاری طور پر دیکھ سکتے ہیں، گوہم نے تفصیل سے اس کا مطالعہ نہیں کیا ہے، آدمی کو یہ تاثر ملتا ہے کہ یہ confuse site ہے جہاں کہ ہر طرح کے ڈھانچے ملے ہیں وغیرہ مگر ایسا کوئی واضح ثبوت نہیں ملا ہے کہ مسجد کے نیچے مندر تھا۔

سوال: آئیے پھر کور و کشیتر کی بات کریں اور آپ کی کتاب سومنات۔ آپ (myths) بتوں کو پاش کرتی آئی ہیں۔ لیکن سوال پیدا ہوتا ہے کہ موجود اس زمانے کی معلومات پر کیسے بھروسہ کر سکتے ہیں جب کہ آج افغانستان اور عراق سے کمل خبریں نہیں ملی ہیں یہ embedded

جواب: یہی نقطہ یہ جو کہ میں اپنی کتاب سومنات میں ثابت کر رہی ہوں۔ اور یہ بات میں ہمارا کہتی ہوں کہ یہ تاریخ میں ایک مشق ہے۔۔۔ ایک بہت مشہور نقطہ نظر ہے کہ 'Hindu trauma and Muslim destruction'

سارے مفروضے کو دیکھنا بہت دلچسپ ہے۔ سومنات پر سارے مفروضے کا انحصار قاری کے مخطوطات پر ہے۔ اس زمانے سے لے کر ماہی تریب تک سورخ نہیں کہتے تھے کہ ہمیں ہربات کی سچائی کو بھی چاننا چاہئے۔ ان کا خیال تھا کہ درباری اور دوسری ساری معلومات حق ہیں۔ اور کسی حد تک اسی طریقہ سے اس زمانے میں تاریخ بنائی گئی۔ اب ہمیں یہ معلوم ہے کہ درباری دستاویزات کو بھی دوسرے مواعدہ کی طرح مختلف رنگ دیا جاسکتا ہے۔ اس پر آنکھ بند کر کے اعتبار نہیں کیا جاسکتا ان کی سچائی کے بارے میں بھی سوال اٹھائے جاسکتے ہیں۔ جب درباری دستاویزات کے بارے میں سوالات اٹھانا شروع کر دیں جیسے کہ میں نے اپنی کتاب میں کیا ہے تو مجھے احساس ہوا کہ ایک صدی کے مخطوطات دوسری صدی کے مخطوطات کی نفی کرتے ہیں۔ کہاں میں تسلسل نہیں ہے اور یہ ایک دوسرے کی حمایت نہیں کرتے۔ ہاں ایک بات پر سب تتفق ہیں کہ محمود آغا اور اس نے مندر کو تباہ کیا۔ مگر سوال ہے کہ مندر کیا تھا اس کی شکل کیسی تھی۔ اس نے کتنی دولت حاصل کی۔ کیا ہوا؟ یہ ایک مخطوط سے دوسرے مخطوط میں بالکل متفق ہے۔ اس میں پر آدمی کوتر کی۔ قاری مخطوطات پر لٹک ہونے لگتا ہے اور لگتا ہے کہ یہ کوئی چیز بنا رہے ہیں۔ پھر آپ اس زمانے کے دوسرے ماذدوں کو دیکھتے ہیں جو کہ ماہی میں سورخین نے پہلے نہیں کیا۔ ہم نے یہ فرض کر لیا کہ جو مخطوطات کہتے ہیں وہ مکمل حق ہے۔ اور آپ سلکرت اور جین یکیست کو دیکھنا شروع کر دیتے ہیں اور آپ دیکھتے ہیں کہ یہ آپ کو سومنات کے بارے میں متفق کہاں پیش کرتے ہیں۔ سو یہ نہیں ہے کہ ہر سلطان آیا اور اس نے مندر کو گرا بیا اور اس کی جگہ مسجد بنادی۔ اگر پہلی دفعہ یہ ہوا بھی تو دوسری دفعہ جب سلطان آیا تو دراصل وہ مسجد کراہا تھا۔ ان مخطوطات میں دلیل نہیں ہے۔ تو پھر آپ دوسرے ماذدوں کو دھوٹ نا شروع کر دیتے ہیں۔ آپ سلکرت کی ایک دستاویز میں دیکھتے ہیں کہ کیسے ایک گھر کے باڈشاہ نے مندر کو دوبارہ بنانے میں مدد کی۔ اور اس نے یہ کیوں کیا۔ یہ بہت دلچسپ بات ہے اس کا ذکر جیں میں بھی ملتا ہے۔ ہر جگہ اس کا تذکرہ ملتا ہے کہ مندر پرانا، کمزور تھا اور

گرنے والا تھا۔ ایک تذکرہ میں یہ بھی لکھا ہے کہ مندر سمندر کے کنارے تھا اور سمندر کی لمبیں اس پر پڑھتی تھیں جس کی وجہ سے یہ بہادر ہاتھا اس تمام قصہ میں محمود کا کوئی ذکر نہیں آتا ہے۔ اور یہ مجھے بہت puzzling لگا۔ میں یہ بالکل مجھ نہ سکی کہ اگر اتنی بڑی تباہی تو اس کا کسی دستاویز میں ذکر نہیں سوائے فارسی مخطوطات میں اس کا بار بار ذکر آتا ہے کہ ہائے اس نے تباہی کی اور ساری دولت، دوسری چیزوں کے علاوہ ساتھ لے گیا۔ دوسرے مأخذ میں اس کا بالکل ذکر بھی نہیں ہے۔ اور تباہی کا سبب قدرتی بوسیدگی بتایا گیا ہے۔ پھر آپ بہت ہی دلچسپ اور بھی سنکرت دستاویز دیکھتے ہیں جو ایک قانونی دستاویز ہے جو ایک امیر فارسی تاج روکی ہے جو سونات کے احاطہ میں جگہ لیتا ہے مسجد بنانے کے لئے۔ اور وہ مقامی اشرافیہ جو کہ تمام ہندو ہیں۔ یہ دونوں زبانوں، سنکرت اور عربی میں لکھا گیا ہے تو آپ حیران ہوتے ہیں کہ یہ تو بہت ہی دوستانہ بات چیز ہے۔ سو اس بات کی وضاحت نہیں ہوتی کہ فارسی کی دستاویزات کہتی ہیں کہ سلطان آتا تھا اور مندر کو تباہ کرتا تھا۔ سو یہ صاف ظاہر ہے کہ کسی قسم کا تضاد ہے۔

جب میں یہ کام کر چکی اور میں نے یہ سوال کھلا چھوڑ دیا تو کسی نے مجھے کہا، میرے سورخ ساتھی نے کہ اس کا تذکرہ تو برطانوی مأخذوں میں بھی ہے۔ پھر میں نے برطانوی دستاویزات کو کھگلانا شروع کر دیا۔ سب سے پہلے اس کا تذکرہ ہاؤس آف کونزی دستاویزات میں ملتا ہے، لارڈ گورنر نے جزل کو سونات کی اشیاء و اپس لانے کا حکم دیا۔ کسی سورخ نے اس کا ذکر نہیں کیا ہے، کسی مخطوطے میں اس کا ذکر نہیں ہے۔ سو جنہیں یہ کہاں سے یہ خیال آ گیا۔ یہ بحث حکومت اور حزب اختلاف کے درمیان دارالعوام میں ہوئی۔ سوال پیدا ہوتا ہے کہ برطانوی گورنر جزل کو نہ ہی جھٹے میں کسی ایک فریق کی حمایت کرنے کی ضرورت کیوں پیش آئی؟ اور اس بحث کے دوران وہ ہندوؤں کے Terrible Trauma اور مسلمانوں کی فتوحات کی بات شروع کر دیتے ہیں۔ انہیں اس واقع کا آٹھ سال بعد کیے خیال آ گیا۔ آپ کو یکدم احساس ہوتا ہے کہ یہ ہندو مسلم جھٹے کی کنجی سونات میں ہے اور مسلمانوں اور ہندوؤں کے درمیان نفرت کا یہ واقعہ سامراجیوں کا من گھرست ہے۔ پھر اس بحث کے بعد آپ ہندوستانیوں کو بھی اس واقعہ کو اسی تناظر میں پیش کرنا شروع کر دیا۔ مجھے یہ صورت حال بہت دلچسپ لگی۔ BJP کی لکھی ہوئی درسی کتب

میں، ماضی کی تاریخ اسی طرح سے پیش کرتی ہیں کہ مسلمان حملہ آور آئے اور ہندوؤں نے مزاحمت کی۔ اور سارے مسئلے کو بی جے پی کی درسی کتب میں ہندوؤں کی مزاحمت اور مسلمانوں کے حملے کے تناظر میں دیکھا گیا ہے اور وہ اسی کی ملا جپ رہے ہیں۔

لیکن جب آپ راجپوتوں کی رزمیہ میں اس کا ذکر دیکھتے ہیں جو کہ ہندی یا پرانی راجستھانی میں لکھی ہوئی ہیں، جن میں ترکوں اور حکمران راجپوتوں کے تعلقات کا ذکر ہے ترکی کے حکمرانوں اور سلطانوں کا۔ کئی طرح کے تعلقات تھے دوستہ بھی اور معاملہ ان۔ ایک چکرا ایک شادی کا بھی ذکر ہے۔ نہیں ہوئی سکر اس کا ذکر ہے۔ ایک اور جگہ مغلوں کے آنے کا ذکر ہے جنہیں سنگرہت اور ہندی میں مستخر ل کہا جاتا ہے یہ راجبوت سپاہیوں کے ساتھ ہے۔ ترک سلطان ان مسلمانوں کے سخت خلاف تھا اور راجپوتوں نے مسلمانوں کا دفاع کیا۔ اور مسلمان وزیر راجپوتوں کے بہت بڑے حامی تھے۔ سو میری دلیل یہ ہے کہ آپ ان واقعات کو ہندو مسلم تاثر میں نہ دیکھیں بلکہ ان کو اس وقت کی روشنی میں دیکھیں۔ کون فاتح تھے بعض حصوں میں سلطان تھے اور بعض میں راجبوت تھے اور آپ دیکھتے ہیں کہ ان کے سیاسی، اقتصادی اور سماجی تعلقات تھے۔ اور آپ ان کو صرف مذہب کے تناظر میں نہیں دیکھ سکتے۔ سو میں نے یہ پیش کرنے کی کوشش کی ہے۔ دیکھیں کہ اس کا کچھ اثر ہوتا ہے کہیں۔

سوال: آپ دیکھیں کہ مسلمان حملہ آور جوان خانستان، سنشل ایشیا اور ایران سے آئے وہ ہندوستان کے مسلمان حکمرانوں پر ہملے کرتے رہے ہیں؟

جواب: بالکل درست۔ چنگیز خان، نادر شاہ اور احمد شاہ ابدالی کے بڑے ہملے آپ کے سامنے ہیں۔ یہ مسلمان حکمرانوں پر ہملے کرتے ہیں یہ الگ معاملہ ہے مگر جب آپ اس کا ذکر کریں تو یہ لوگ کہتے ہیں آپ تو مسلمان فواز ہیں اور مسلمانوں کا دفاع کرتے ہیں اور دوسرے کہتے ہیں کہ آپ ہندو فواز ہیں۔ آپ کو ہندو یا مسلم فواز ہوتا ہے۔

مگر میرا نقطہ نظر یہ ہے کہ آپ کو مسلمان اور ہندو کی اصطلاحیں استعمال کرنی چھوڑ دینی چاہیں۔ کیونکہ یہ uniform category ہیں۔ ان میں چھوٹے، چھوٹے کیسے گروپیں ہیں۔ ہم مسلمان کہتے ہیں تو اس میں بھی بہت گروپیں ہیں، ہم ہندو کہتے ہیں تو اس میں بھی بہت

گروہیں ہیں۔ اور آپ کو یہ دیکھنا ہو گا کہ کون سا گروپ کس گروپ سے کس قسم کے تعلقات رکھتا ہے۔ اور یہ تعلقات ہندوؤں اور مسلمانوں کے اپنے اندر ہیں۔

سوال: کس نے یہ اصطلاحیں استعمال کرنی شروع کیں۔ کیا آپ کے خیال میں یہ برطانوی سامراج تھا؟

جواب: میرا اندازہ ہے کہ ہاں یہ درست ہے۔ ہم جانتے ہیں کہ ماٹی کی سیاست سے آج تک اختلاف ہیں۔ سو یہ skirmishes تھیں جیسے ہندوستانیوں اور انڈو گریک اور سترل ایشیان کے درمیان جنگیں ہوئیں۔ اور یہ صیغہ میں ہندوستانی حکمرانوں کے درمیان بھی جنگیں ہوئیں۔ جو دلچسپ بات ہے راجپتوں کے رزمیوں میں ترکوں کے ساتھ جنگ کا ذکر ملتا ہے۔ زیادہ تر ان رزمیوں میں راجپتوں کی آپس کی لڑائیوں کا ذکر ہے، دوسرے راجپوت حکمرانوں کے ساتھ معرکوں کا۔ اور بعض جگہوں پر ہمیں عربوں کے Khambat Gambay میں آباد ہونے کا ذکر بھی ملتا ہے۔ اور گھریات کا بادشاہ ان کے لئے مسجد تعمیر کرواتا ہے اور مالوہ کا راجہ اس پر حملہ کرتا ہے اور مسجد اور مندروں کو تباہ کرتا ہے اور بات قابل ذکر ہے کہ مالوہ کا راجہ ہندو ہے۔ اور بعض دفعہ بعض جگہوں پر مذہبی بنیادوں پر لڑائیاں ہوتی ہیں۔ گھر مقامی سلطنت پر، مذہبی بنیاد پر، کسی محلہ، گاؤں یا شہر میں جھگڑے اور برطانوی سامراج کے دور میں کل ہندوستان کی سلطنت پر یہ منظم کی گئی اور confrontation کے پھیلنے میں۔ یہ جس طرح سے اور جس سلطنت پر یہ منظم کی گئی اور manipulate کی گئی وہ پہلے ہونے والے جھگڑوں سے کلی طور پر مختلف ہے۔ میرے خیال میں سامراجی اس پالیسی کے لئے بہت بے تاب تھے کہ دونوں communities میں نفاق پیدا ہو۔ میرا مطلب یہ ہے کہ انگریز سامراج کے آنے سے پہلے کوئی نہیں کہتا تھا کہ وہ مسلمان کیوں سے ہوں یا ہندو کیوں سے اس کا تعلق ہے۔ آپ اپنا تعارف مختلف طریقوں سے کرواتے تھے، عام طور پر ذات، مذہب اور زبان کی بنیاد پر۔ میرے خیال میں یہ برطانوی سامراج ہندوستان میں مذہب کی بنیاد پر تفریق کا ذمہ دار ہے۔ پھر انہوں نے اس تفریق کو گھرا کیا اور سارے ہندوستان میں پھیلا دیا اور تاریخ کا حصہ بنا دیا۔ اگر آپ Dawson کی ہوئی کتاب edit کی ہوئی کتاب 'The history of India as told by its own historians' پڑھیں۔ کتاب کے سرورق میں وہ کہتے ہیں 'We have to show to the Hindus that the'

Muslims were oppressor and tyrannical rulers. So that they, Hindus appreciates us more than their memory of the Muslim

اس مسئلہ پر بر طاب نوی پالیسی بہت واضح ہے۔

سوال: ہندو اور مسلم انتحا پرستی، اور revivalism انگریزوں کے دور میں بڑھا پھولہ اور انگریزوں نے اس کی سر پرستی کی؟

جواب: ہاں، ہاں۔ یہ بھی ایک طریقہ ہے جس سے یورپیں سکالرز ہندوستان کے ماضی کو دیکھتے ہیں۔ مجھے یہ بہت دلچسپ لگتا ہے کہ کس طرح ہندو تا گروپ کے لوگ جو کتابخانے میں ہندو نقطہ نظر کے حایی ہیں، ہم مورخین پر حملے کرتے ہیں۔ وہ اصلی ماذدوں کو نہیں دیکھتے ہیں۔ مثال کے طور پر جب وہ آرٹیز کی بات کرتے ہیں تو، وہ اس بات پر دھیان نہیں دیتے کہ اس کا concept پہلے دور میں کیا تھا جو کہ ہم اس سے پہلے سکالرز سے رجوع نہیں کرتے ہیں۔ بارہویں، تیرہویں اور چودھویں صدی۔ یہ بیسویں صدی کی پیداوار ہے اور اس پر ہندوستان کی تاریخ، ایسویں صدی کے سامراجی دور کا نقش ہے۔

سوال: بدلتی سے جدیدیت modernism نے لوگوں کو مدھب اور ذات کی بنیاد پر قسم کر دیا ہے۔ آپ سورج کی حیثیت سے اس مسئلہ کو کیسے دیکھتے ہیں۔ سویٹ یونین ٹوٹا، خاص کر مشرقی یورپ میں کیا ہوا۔ Bosnia میں ethnic cleansing ہوئی، وغیرہ؟

جواب: صحیح مثالیں ہیں، modernism and nationalism جسے ہوتے ہیں۔ ایک صورت حال یہ ہو سکتی ہے کہ نیشنلزم narrow نیشنلزم کا خطرہ محسوس کرتا ہے اور اپنے آپ کو پھیلاتا ہے اور سب کو اس میں شامل کرتا ہے۔ لیکن اب ہندوستان کے مسئلہ میں کیا ہوا۔ ہندوستانی نیشنلزم تھا پھر مسلم اور ہندو نیشنلزم آ گیا۔ جب آپ نے قوی تحریک میں sub-nationalism لاتے ہیں تو پھر خطرے کی گھنٹی بھتی ہے، پھر مسئلہ پیدا ہوتا ہے۔

سوال: انگریزوں نے تی پر پابندی لگادی مگر چھوٹ چھات کو نہیں چھیڑا۔ کیوں؟

جواب: چھوٹ، چھات پر پابندی لگانے کا مطلب سماجی انقلاب ہوتا اور وہ نہیں چاہتے تھے کیونکہ وہ ذرتے تھے کہ ہندو ذات پات والے اس پر اعتراض کریں گے۔

سوال: بہت سارے شور دعیسائی ہو گئے مگر ان کا پیشہ نہیں بدلا، وہ "خاکروب" "چڑے"

ہی رہے؟

جواب: یقیناً، یہ ذات پات کا ایسا دلچسپ پہلو ہے جسے آپ پھینک نہیں سکتے کیونکہ ذات اقتصادی ڈھانچے سے بندگی ہوئی ہے اور مذہب سے بھی۔ یہ اس زمانے میں فول پروف تھا۔ سو وہی لوگ جو انہا مرجب تبدیل کر سکتے تھے جو انتدار پر قبضہ کرنے کی کوشش کرتے تھے۔ سو ایک عام قابائلی آدمی آہستہ، آہستہ ایک چھوٹی سی ریاست پر قبضہ کر لیتا تھا اور پھر اپنے آپ کو کھیشترا یا یا اور کچھ کہتا تھا۔ مگر چھل سطح پر ذات پات کا ڈھانچہ بہت مضبوط تھا۔ اسی لئے وہ مذہب بدلتے تھے تو اس سے ان کو کوئی فرق نہیں پڑتا تھا۔

سوال: حتیٰ کہ مسلمان ہونے کے بعد بھی ان سے وہی سلوک ہوتا تھا؟

جواب: ان سے پہلے والا ہی برتاڑ ہوتا تھا۔ ان کا پیشہ وہی رہتا تھا۔ اور معاشرہ کے اندر وہی

ڈھانچے میں ان کا پیشہ وہی رہتا تھا، جو کہ پہلے تھا۔

سوال: آپ کی نظر میں ہندوستان میں RSS، مذہبی جنوں کے اہم اگری مادی و جوہات

کیا ہیں؟

جواب: میری نظر میں دلچسپ بات یہ ہے کہ آر، آر، ایس کا سیاسی اہمیت اور گلوبالائزیشن ایک ہی وقت میں وقوع پذیر ہوئے۔ میرے خیال میں یہ بات ہے جس پر غور کرنا چاہئے۔ جو دو چیزیں ہوئیں۔ ایک اندر وہی پہلو ہے۔ ستر اور اسی کی دہائی میں جو پرانا درمیانہ طبقہ تھا وہ زمیندار اور قابائلی ذات، جن کا تعلق کالوٹل انظامیہ اور پیشوں سے تھا۔ پیشوں سے خاص کر، وہ رہنا شروع ہو گئے۔ اور ان کی جگہ درمیانی ذاتوں نے لے لی، عموماً تاجر یا تجارت پیشوں لوگ، دوسرا پیشوں کے لوگ۔ یہ پرانے پیشوں کے ڈاکٹر یا انجینئرنگ نہیں تھے۔ سو درمیانے طبقے تبدیل ہو گئے، پرانے درمیانے طبقوں کو نئے درمیانے طبقوں نے replace کیا۔ جن کا ذات پات کا ڈھانچہ کا پس منظر مختلف تھا۔ سوانح میں انتدار کی ہوں بہت زیادہ تھی۔ سوانحی طبقات کے زیادہ تر لوگ نوے کی دہائی میں آر، آر، ایس اور بے جے پی میں بھرتی ہوئے۔ دوسرا، اندر وہی طور پر، جس کا ہمیں کمل شعور نہیں تھا کہ آر، آر، ایس کتنی منظم ہے۔ ہر آدمی اس زمانے میں کیونٹ پارٹی اور اس کے سیلز اور ریڈی یونین میں اڑ کے بارے میں بات کرتا تھا مگر یہ آر، آر، ایس کے مقابلہ میں کچھ بھی نہیں۔ یہ عوامی اور مقامی سطح پر بہت ٹھوں اور مضبوط تنظیم ہے۔ انہوں نے صحیح طرح سے تنظیم سازی شروع

کی۔ انہوں نے سکول ہتائے اور بچوں کو ٹریننگ دی اور ان کا کاڈ رائیک ہی طرح سوچتا ہے۔ ان کی فلکر میں اختلاف نہیں۔ سو بہت وسیع سطح کا ذہنوں کو کنٹرول کرنے، فلکری گرفت کا پروگرام آر، آر، ایس چلا رہی تھی۔ دلچسپ بات یہ ہے کہ اس کے پرانے بڑے رہنماء جمن، اطاالوی فاشٹ اور فاشٹ تحریک سے متاثر تھے۔ آر، آر، ایس نے Stromtroopers اور اٹلی کی طرز پر تنظیم سازی کی۔ یہ اندر ورنی تصویر کا ایک رخ ہے۔ ایک نیاد ریمانہ طبقہ ہے جو طاقت چاہتا ہے۔ RSS کی تنظیم فاشٹ، ہنگج ہنگج ہے اور پھر دوسرا طرف گلو بلازریشن ہے۔ گلو بلازریشن کا نقطہ یہ ہے کہ ہر کوئی صرف اقتصادی تہذیبی پر موجود ہتا ہے۔ مگر حقیقت میں یہ معاشرے کو تبدیل کر دیتا ہے اور new communities کو جنم دیتا ہے۔ پھر اتنا دیدا ہوتا ہے کہ آپ انٹریشل ہونا چاہتے ہیں اور ساتھ ہی ساتھ آپ کو مقامی ثقافت کے زیاد کے احساس بھی ہوتا ہے۔ پھر آپ ایک تعریف کرتے ہیں کوئی بھی پکا ہندو، ہندوتوں کی تعریف سے متفق نہیں ہو گا اور اسے ہندو مت نہیں مانے گا۔ وہ فرق کرتے ہیں مگر لیکن ہندوتوں کا سارا تصور نہ ہی تہذیبی نہیں ہے۔ یہ مذہب کو سیاست کے لئے استعمال کرتا ہے۔

سوال: آپ نے گلو بلازریشن کا ذکر کیا۔ کیا یہ درست نہیں کہ سامر اج نے مسلم فنڈ امینٹریم Muslim Fundamentalism کی حمایت اور مدد کی۔ سامر اج اور نہ ہی انتہا پسندی کا بڑا سہر اعلان ہے؟

جواب: ہاں۔ یہ درست ہے اور اس کے بارے میں لوگ بات نہیں کرتے ہیں۔ جو حقیقت اور کتب مسلم انتہا پسندی کے بارے سامنے آئیں ہیں۔ ان سے صاف واضح ہے کہ کس طرح انٹریشل سرماید اداری نے اس کی مدد کی اور اس کو تختیں کیا۔ آپ ایک تحریک کو صرف نظریہ کی بنیاد پر نہیں چلا سکتے۔ آپ کو سرمایہ کی ضرورت ہوتی ہے۔ سرمایہ ضرور باہر سے آیا۔

سوال: سو ہندو اور مسلم انتہا پرستوں کا آقا ایک ہی تھا؟

جواب: ہاں، دونوں کا آقا ایک ہی تھا۔

سوال: آپ کے امریکہ میں تقریب کی سب سے زیادہ مخالفت ہندوؤں نے کی، کیوں؟

جواب: آپ کو معلوم ہے کہ یہ لوگ ساتھ کی دہائی سے مجھ پر حملے کرتے رہے ہیں۔ وہ مجھ سے بہت پریشان ہوتے ہیں۔ ایک شخص، جو رہمن نہ ہو، اور جو عورت ہو اور جو قدیم ہندوستان

ان کی نظر میں اقتصادیات کے شعبہ سے سیاست کو باہر نکال دیا گیا ہے۔ Economist Trigonometry کا نام ہے۔ یہ صرف حساب، کتاب اور اعداد و شمار کا گورنگ ہندہ رہ گیا ہے۔ جس میں سے انسان کو کھڑکی سے باہر پھینک دیا گیا ہے۔

ان کی نظر میں پاکستان اور ہندوستان میں الحکمی دوڑنیں ہونی چاہئے۔ ان کی نظر میں ہندوستان کو بڑا ملک ہونے کی حیثیت سے پاکستان سے اچھے تعلقات بنانے کے لئے پہل کرنی چاہئے۔ ان کا ہندوستان کی حکومت کو مشورہ ہے کہ وہ یکطرنہ طور پر باذر کھول دے اور تجارت کو فروغ دے (اگر پاکستان یہ نہیں بھی کرتا تو) کیونکہ بھارت ایک بڑا ملک ہے اور ہر مسئلہ کا مقابلہ کرنے کی صلاحیت رکھتا ہے۔

انہوں نے مسکراتے ہوئے کہا کہ میں بگلدیشی ہوں اور میری بیوی پاکستانی ہے اور ہم دونوں خوشی سے ہندوستان میں رہتے ہیں (پروفیسر صاحب کے آبا اور اجداد کا باریساں، بگلدیش سے تعلق تھا جبکہ ان کی بیگم کے والدین کالا ہور سے) ہم پاکستان اور بگلدیش جانے کے موقعے ڈھونڈتے رہتے ہیں۔ گورنر پروفیسر صاحب کبھی پاکستان نہیں آئے جبکہ ان کی بیگم 2003 میں لاہور عالمی پنجابی کانفرنس کے موقعہ پر اپنی بہن سچیتا اور بہنوی بدھ کے ساتھ تشریف لا کیں تھیں۔

آپ دوسرے نوجوانوں کی طرح مکسلبازی تحریک سے متاثر تھے لیکن آپ کو اس زمانے کے کئے ملائی نعروں چیزیں ماؤ ہمارا چیر میں ہیں۔ ہندوستان بیانی دی طور پر ایک نوآبادی ہے۔ اسے حقیقی آزادی کبھی نہیں ملی۔ ہندوستانی سرمایہ دار Comprador ہے وغیرہ سے اختلاف ہے۔ ان کے خیال میں آپ لوگوں پر انقلاب اور پر سے محسوس نہیں کئے آپ کو عوام کو ساتھ لے کر چلتا چاہئے۔ ورنہ روں جیسا حشر ہو گا۔

بلین کو Mensheviks اور Norodinicks کے ساتھ مکالہ کرنے کے لئے ایک پوری کتاب The nature of capitalism in Russia، لکھنی پڑی۔ پھر انہوں نے کہا کہ انقلاب کا یا انقلاب کا صحیح راستہ یہ ہے۔

میں نے اپنے بہت سارے ساتھیوں کو دیکھا کہ انہیں پولیس اٹھا کر لے گئی ہے، کچھ کو روپوش ہونا پڑا اور کچھ کو ملک چھوڑ کر بھاگنا پڑا۔ بہت ساروں کو ہلاک کر دیا گیا۔ یہ نظریہ جر کا نتیجہ تھا۔ یہ غلط نظریہ تھا جس کا نشانہ عام آدمی بنے، نہ صرف عام آدمی بلکہ بہت ہی ذہین نوجوان نسل ایسے نظریہ کا شکار ہوئی جس کا حقیقت سے کوئی تعلق نہ تھا۔ اسی لئے میں اپنے بنیادی شعبہ اقتصادیات سے دور ہو گیا اور تاریخ کا طالب علم بن گیا۔

ہندوستان کے بورڈوا کی کیا حیثیت ہے۔ اس کی کیا افطرت ہے؟ کسی ملک میں انقلاب کا راستہ تلاش کرنے کے لئے کسی معاشرہ کا تجزیہ کرنا بہت ضروری ہے۔ بدستی سے ہندوستان میں کیونزم کا نظریہ اس وقت آیا جب شاہزاد روس میں بر اقتدار تھا۔ سو ہمیں شاہزاد والا کیونزم ملا۔ جس میں آزاد فکر کی اجازت نہیں تھی۔ یہ افسوس ناک بات تھی۔ اس وجہ سے میں اس بات کی تہہ میں جانا چاہتا تھا کیونکہ ہمیں مختلف قسم کا مارکسزم پڑھایا گیا تھا۔ ہم روس کو مختلف طرح سے جانتے تھے۔

لیکن بدستی سے ہندوستان میں کیا ہوا۔ لوگوں نے بغیر سوچے سمجھے ما سکو اور شاہزاد کی تحریکی کرنی شروع کر دی۔ جس کسی نے اس پر اعتراض کیا یا اختلاف کیا اس کو کھٹے لائیں گا دیا۔ پروفیسر پن چدر را کے ساتھ بھی یہی ہوا۔ وہ ان ابتدائی مارکسی دانشوروں میں سے تھے جنہوں نے مارکسزم کے ہندوستان میں اطلاق کے پرانے نظریے کے بارے میں سوالات اٹھائے۔ انہوں نے بہت بہادری سے یہ سوالات اٹھائے۔ ان پر بہت جملے ہوئے۔ ان کو بر اجلا کہا گیا۔ جس کے بعد وہ پارٹی میں نہیں رہ سکتے تھے۔ ان کو رجعت پسند کہا گیا۔ لیکن وہ اپنے نقطہ نظر پر ڈٹے رہے اور آج انہی کے نقطہ نظر کو فربا مانا جا رہا ہے۔ جیسے کہ نہرو پر حملہ کیا جاتا تھا کہ وہ Pinkoo اور لبرل ہے۔ لیکن نہرو نے جو 1938ء میں کہا تھا وہ پچاس سال بعد Gorbachov نے دھرا یا۔ نہرو نے کہا تھا کہ آپ سو شلزم کو جمہوریت سے الگ نہیں کر سکتے۔ یہی وہ نظریہ تھا جس کی وجہ سے وہ شائزہ سے الگ ہو گیا۔ نہرو نے کہا کہ سو شلزم اور جمہوریت کو ہاتھ میں ہاتھ ڈال کر چلا ہو گا۔ اس نے کہا کہ سو شلزم کو نوے فیصد جمہوری ہونا چاہئے۔

‘یہ پر ولاریہ کی ڈکٹیشرشپ کا نظر یہ کیا ہے؟ جب کہ پر ولاریہ روئی آبادی کا صرف چار فیصد تھا۔ نہیں چلے گا ورنہ لوگ انقلاب سے دور ہو جائیں گے۔ یہی درحقیقت سوہنے یونین میں ہوا۔ آپ لوگوں کے ذہنوں پر انقلاب مسلط نہیں کر سکتے۔ آپ کو لوگوں کو ساتھ لے کر چلتا ہو گا۔’

زمان خان نے ان سے حال ہی میں دلیلی میں انٹرویو کیا۔

سوال: آپ پرانی نوآبادیوں میں مقامی بورڈو ایڈی کی خود مختاری کی بات کرتے ہیں۔ آپ اس نتیجہ پر کیسے پہنچے۔ جبکہ عام طور پر یہ نقطہ نظر ہے کہ وہ ‘محتاج’ comprador ہوتے ہیں؟

جواب: یہ درست ہے۔ مقامی سرمایہ داروں کے بارے میں جو نقطہ نظر سامنے آیا، طبقاتی جدوجہد اور انقلاب کا راستہ۔ یہ سارے نقطہ نظر اور نظریہ 1928 کی Sixth Congress of Comintern میں سالن کی قیادت میں پیدا ہوئے۔۔۔ مقامی سرمایہ دار Comprador ہے اور قومی آزادی کی جنگ سامراج مخالف نہیں ہو سکتی جب تک کہ مزدور اس کی راہنمائی نہ کرے۔ مشہور کیونٹ راہنمائی Dangel نے مزدور کسان پارٹی بنائی تھی مگر اس پارٹی نے کانگرس کے حصہ کے طور پر کانگرس کے اندر رہتے ہوئے کام کیا۔ پھر لاٹین آگنی کی کانگرس سے باہر آ جائیں۔ کانگرس سرمایہ داروں ہوئے بہت کامیابی سے کام کیا۔ پھر لاٹین آگنی کی کانگرس سے باہر آ جائیں۔ کانگرس سرمایہ داروں کی پارٹی ہے۔ یہ نقطہ نظر بہت عرصہ تک قائم رہا۔ ابھی اس کو چھوڑا گیا ہے۔ لیفت کی بنیادی غلطیاں یہ تھیں۔ ایک، مقامی سرمایہ دار Comprador ہوتا ہے۔ دو، کانگرس بورڈو اپارٹی ہے۔۔۔ کانگرس بورڈو اپارٹی نہیں تھی۔ یہ کثیر المطہراتی پارٹی تھی۔ کانگرس ایسی پارٹی تھی جس کی سنترل کمیٹی میں کیونٹ بھی تھے۔ مگر انہوں نے کہا کہ کانگرس سرمایہ داروں کی پارٹی ہے۔۔۔ اور سرمایہ دار گماشیہ سرمایہ دار ہے۔ اس لئے کانگرس بھی آزاد، خود مختار نہیں ہے۔ یہ نقطہ نظر انہوں نے اس وقت اپنایا جب تمیں کی دہائی میں ہندوستان میں دنیا کی سب سے بڑی سول نافرمانی کی تحریک چل رہی تھی۔۔۔ اب اس کا آپ کیسے تجزیہ کرتے ہیں۔ انہوں نے کہا کہ عوامی تحریک جعلی ہے۔

جو لفظ انہوں نے استعمال کئے وہ یہ تھے کہ یہ عوام کو یہ قوف بنا رہے ہیں۔۔ جب آپ عوام کو مکمل پھوسے میں ڈال رہے ہوتے ہیں۔ آپ عوام کو یہ قوف بنا رہے ہیں۔ دراصل آپ کا نقطہ نظر غلط تھا۔

لہذا سرمایہ داروں کا تجزیہ کرنا چاہئے۔ وہ کہتے ہیں کہ سرمایہ دار Comprador ہے۔ اس بات کا عملی ثبوت کیا ہے؟ کوئی عملی ریسرچ نہیں کی گئی۔ میں نے آپ کو پہلے ہی یمن کی مثال دی ہے کہ انہوں نے روس میں سرمایہ داری پر ایک کتاب لکھی اور پھر ایک نقطہ نظر اپنایا۔۔۔ یہ کہتے ہیں کہ ہندوستانی سرمایہ دار گماشتہ ہے مگر انہوں نے کوئی تحقیق نہیں کی۔ R. P. Dut جیسے بہت بڑے نظریہ دان، محقق نے بھی اس مسئلہ پر کوئی تحقیق نہیں کی۔۔۔ پہلا شخص جس نے ستر کی دہائی میں اس پر تحقیق کی وہ پروفیسر پن چندر اتحا۔

اس تحقیق نے کئے سوالات اٹھائے۔ میں میں سال تک ہندوستان میں سرمایہ کی تاریخ، جیسی برآف کامرس کے مسودات، اور پرانی بیٹ کاغذات، جو کہ ہزاروں ہیں، کا مطالعہ کر کے اس نتیجہ پر پہنچا ہوں کہ کیونست غلط تھے۔ ہندوستانی سرمایہ دار دراصل سارے راج دشمن تھا اور اس کے نظریہ اور سیاست میں بھی سارے راج دشمن تھا۔ اس کا طبقات کو بخشنے کا نقطہ نظر مارکسی تھا اور اس کی بحث بوجہ بائیں بازو سے بہتر تھی۔ اس بات کہ باوجود کہ تین اور چالیس کی دہائی میں بایاں بازو بہت مضبوط تھا اور ہر ذہین شخص مارکسٹ تھا۔ اس کے باوجود ہندوستان میں بورڑوں کی قیادت میں قوی انقلاب آیا۔ سرمایہ داروں کا بائیں بازو کے مقابلے میں مقامی سچائیوں اور حقائق کے بارے میں بہتر ادا ک تھا۔

سو میر انٹھے نظر یہ ہے کہ ہندوستانی سرمایہ دار سارے راج دشمن تھا اور انہوں نے جمیں اور دوسروی جنگ عظیم، دونوں جنگوں کا درمیانی وقفہ Depression کو آزادی سے پہلے اپنی حیثیت مضبوط بنانے کے لئے استعمال کیا۔ آپ شاید یہ اعداد و شمار سن کر جیران ہوں کہ 1947 کے وقت ہندوستان کی 75% مقامی مارکیٹ پر ہندوستان کے سرمایہ داروں کا کنش روں تھا۔

کے بارے میں لکھتی ہو، اور اس طریقہ سے لکھتی ہو جس میں تحقیقی تجزیہ کا رنگ غالب ہو۔ اگر میں صرف روایتی طریقہ سے لکھ رہی ہوتی تو انہیں کوئی سروکار نہ ہوتا۔ لیکن کیونکہ میں کہتی ہوں کہ میں ناقدانہ طریقہ سے دستاویزات اور مخطوطات کا جائزہ لینا چاہئے، اور میں تاریخ پر analytically نظر انی چاہئے۔ وہ محض کرتے ہیں کہ ماضی کا تصور بڑی طرح منسخ ہو جاتا ہے۔ اور میں صرف ایکلی ہی نہیں ہوں۔ ہم آدھ درجن کے قریب لوگ یہ کر رہے ہیں۔ میرا مطلب یہ ہے کہ تاریخ ایک ایسا شعبہ ہے جس پر مجھے پچاس سالوں میں ہندوستان میں جو کام ہوا ہے اس پر ہندوستان غیر کر سکتا ہے۔ چند بہت ہی اعلیٰ پایہ کے موظفین اپنے ملک کی ثقافت کے بارے میں مستقل سوچتے رہتے ہیں۔ اب امریکہ میں ہندوستانی بہت ہی امیر لوگ ہیں، میرے خیال میں امریکہ میں شاید ہندوستانی سب سے امیر اقلیت ہے، وہ سب پروفیشنل ہیں۔ اور وہ make RSS کو سما یہ فراہم کرتے ہیں، VHP، BJP، کو بھی۔ وہ اس خیال سے اس belief nationalism کی مالی امداد اس خیال سے کرتے ہیں کہ یہ ہندوستان میں قائم دائم رہے۔ سو یہ بہت ہی پوچیدہ صورت حال ہے۔ مگر میرے خیال میں بجھ پر حملہ اس کیونٹ کی وجہی عکاسی کرتا ہے، یہ امریکہ، شمالی امریکہ میں مقیم ہندو رہائش پذیر لوگوں کے ذہن کی عکاسی کرتا ہے۔ یہ اس سے زیادہ کچھ نہیں ہے۔ یہ ایک desperate کوشش ہے کہ ہماری فکر اور وجہی لہر کو کچلنے کی۔ جو ہم تاریخ لکھ رہے ہیں اور کہتے ہیں کہ ماضی کا ناقدانہ جائزہ لینا چاہئے۔

سوال: کیا یہ درست ہے کہ آپ کے tools, paradigm، paradigmatic ماڈیت ہے ہیں؟

جواب: میں اس کو اس سادہ طریقہ سے بیان نہیں کروں گی۔ میں سمجھتی ہوں کہ میسویں صدی میں جو بھی تاریخ لکھنے والا اس کو تاریخی ماڈیت کو تجدیدگی سے لیتا پڑے گا خواہ آپ اس پر یقین کرتے ہوں یا نہیں، یہ دوسرا سوال ہے۔ آپ کو اس کا مطالعہ کرنا ہو گا۔ آپ کو اس کو سمجھنا ہو گا۔ اگر آپ اس کو ستر دبھی کرتے ہیں تو آپ کو پڑھنا چاہئے کہ آپ یہ کیوں کر رہے ہیں یا اس میں یہ کچھ لے رہے ہیں اور کچھ چھوڑ رہے ہیں۔ میرے خیال میں میسویں صدی کا کوئی بھی اچھا مرد، عورت، مورخ تاریخی ماڈیت کے اثر سے بچا ہو۔ انہیں ایک یا دوسرے طریقہ سے اس سے نباہ کرنا ہو گا۔ گوہندوستان میں مارکسٹ کہتے ہیں کہ میں مارکسٹ نہیں ہوں اور غیر مارکسٹ دشوق کے ساتھ کہتے ہیں کہ تم مارکسٹ ہو۔ سو دونوں کو میرا نیک خواہشات کا پیغام، آپ آپ

میں طے کر سکتے ہیں۔

لیکن یہ بات درست ہے کہ ہر کوئی کسی نکسی نظریہ سے متاثر ہوتا ہے۔ اور میں ایک حد تک تاریخی مادیت سے متاثر ہوں۔ اور کسی حد تک French Analls School سے۔ اور اس کے ساتھ ساتھ آدمی اپنے خیالات بھی تخلیق دیتا ہے۔ لیکن ہندوستان میں سب سے اچھی بات یہ ہوئی ہے کہ مارکسٹوں کے درمیان، مارکسٹوں اور دوسروں نکے درمیان، لبرل مورخین کے درمیان جاندار مباحثہ ہوتا رہا ہے۔ یہ ایسی صورت حال ہے جس میں بہت سارے خیالات جنم لیتے رہے ہیں۔ اس لئے تاریخ بدل گئی ہے۔

سوال: آپ آج کل کیا کر رہی ہیں؟

جواب: یہ ایک خیال ہے جس کے بارے میں میں نے دس سال پہلے سوچا تھا، پھر میں نے چھوڑ دیا۔ اب میں اس پر دوبارہ کام کر رہی ہوں۔ آپ جانتے ہیں کہ یہ ہندوستان کی سویا لائزنس ہے Indian Civilisation ایک تہذیب جس میں Greek و China کے مقابل میں sense of history نہیں تھی! انہوں نے ہمیشہ اس کو مسترد کیا ہے۔ میں اس مفروضہ کے خلاف دلائل دے رہی ہوں۔ میں کہتی ہوں کہ آپ ایک وجہ تہذیب you cannot have a complex civilisation that does not have sense of history اس پر کام کر رہی ہوں۔ میں یہ کہنے کی کوشش کر رہی ہوں کہ جس طرح کی تاریخ ہم لکھنے کی کوشش کر رہے ہیں ماخی میں بھی لکھی گئی تھی۔ نہیں ایسا نہیں ہوا تھا۔ ہمارے پاس وہ مسودات نہیں ہیں۔ میں جو کرنے کی کوشش کر رہی ہوں، جو کہ البتہ بہت مشکل کام ہے وہ یہ ہے کہ آپ حال کو ماخی سے منطبق نہیں کر سکتے، وہ مردیا یا عورت اپنے ماخی کو کیسے دیکھ رہا ہے۔ وہ کیسے ریکارڈ کر رہا ہے۔ دوسرے لفظوں میں یہ دوسری قسم کی تاریخ ہے مگر پیتا ریخ ہے۔

سوال: آپ ہندوستان اور پاکستان کے درمیان امن کے عمل کو کیسے دیکھتی ہیں؟ آپ مسئلہ کشمیر کو کیسے دیکھتی ہیں؟

جواب: میرے خیال میں امن کے عمل کی بہت زیادہ حمایت ہوئی چاہئے۔ میں آپ کو ایک دلچسپ بات تھا، جس بات نے مجھے بہت متاثر کیا وہ یہ ہے کہ تقسیم کے بعد دونوں طرف، اپنے

رشتے ڈھونڈنے کی ٹھوس خواہش ہے۔

بڑس کے نقطہ نظر سے، اقتصادی نقطہ نظر سے، ہر لحاظ سے یہ بہت اچھا ہے۔ میری نظر میں یہ کلگری، شفافی اور جذباتی حساب سے بہت اہم ہے، نہ صرف ہنجائیوں کے لئے، بلکہ سب کے لئے، کہ اپنے تعلقات اور شاختوں کو پہچانیں۔ یہ بہت اچھا ہے۔

جو بات ہے وہ یہ ہے کہ پچھلے چار، پانچ سالوں میں ہندوستان میں، ادب میں، دوسری تحریروں میں تقسیم کے وقت انداختوں نے والی عورتوں کے بارے میں بہت کچھ لکھا جا رہا ہے۔ (خاموش پانی فلم حال ہی میں ریلیز ہوئی ہے)، دلچسپ بات یہ ہے کہ تقسیم کو تقسیم کے دوران عورتوں کے ساتھ ہونے والے سلوک، ان پر کیا تھی، کے پس مفتری میں دیکھا جا رہا ہے۔ میرے خیال میں یہ بہت اہم ہے کیونکہ یہ curious عمل نہیں ہے۔ جب آپ اس کو انسانیت کی سطح پر دیکھیں، بہت سارے پہلوؤں سے عورت نے ہمیشہ ہی بہت دکھ جھیلے، اگر آپ یہ مشکلات اور دکھ مظہر عام پر لے آئیں، اور لوگوں کو اس بات کا احساس دلائیں کہ مصیبتیں کیا تھیں، اس بات کو چھوڑ کر کہ یہ یہاں ہوئیں یا وہاں۔ مجھے یہ فلم (خاموش پانی) بہت اچھی تھی۔ میں نے جب Rassi Ghatalia کی کتاب پڑھی تو میں خوب روئی، کیونکہ اس میں انسانی پہلو نمایاں تھا۔

اسی طریقے سے میں کشمیر کے مسئلہ کو دیکھتی ہوں۔ جب پاک۔ ہندومن کا عمل چل لگئے گا۔

یہ اس لئے بہت اہم ہے اور اس کو جلد کرنا چاہئے۔ میرے خیال میں کشمیر کا خود ہی کوئی (پر امن) حل نکل آئے گا۔ اس لحاظ سے کہ جب دہشت گرد گروپوں کو اس کا احساس ہو جائے گا کہ پاکستان اور ہندوستان پر امن، ذریعے سے کشمیر کا مسئلہ حل کرنا چاہئے ہیں۔ میرے خیال میں پھر دہشت گردی بھی ختم ہو جائے گی اور کشمیری بھی اس سے دور ہو جائیں گے۔ اس سے بہت فرق پڑے گا اور اس سے کشمیر کے مسئلہ کو بھینٹے میں، بہت مدد ملے گی۔ میرے خیال میں مسئلہ کا ایک پہلو یہ بھی ہے کہ جب تک insurgency رک نہ جائے۔ لوگوں کو کشمیر جانا چاہئے۔ یہ بہت اہم ہے۔ ہندوستانیوں کو کشمیر جانا چاہئے، ان کے ساتھ گھننا ملانا چاہئے، نہ کہ پر اپری خریدنے کے لئے۔ اس وقت بھی زیادہ خوف ہے۔ ان خودکش حملوں کی آپ ویزہ پابندیاں سخت کر کے کتنا

جاسوس پکڑ سکتے ہیں۔ جاسوس قانونی طریقہ سے داخل نہیں ہوتے۔ اگر آزاد انا نا جانا شروع ہو چائے گا تو شورش خود بخوبی ختم ہو جائے گی۔

سوال: بطور مورخ کیا آپ یہ نہیں سمجھتے کہ کشمیر میں ہندوستان ناکام ہو گیا جس کا فائدہ پاکستان نے اٹھایا؟ (جیسا کہ مشرقی پاکستان میں پاکستان قصور و ارتقا اور اس کا فائدہ ہندوستان نے اٹھایا)۔

جواب: ایک لحاظ سے یہ درست ہے۔ بات دراصل یہ ہے کہ وقت کے ساتھ ساتھ یہ مسئلہ اتنا طے در طے، طے در طے ہو گیا ہے کہ سمجھنیں آتی کہ اس کو کہاں سے شروع کیا جائے۔ یہ مسئلہ کا حصہ ہے۔ اگر آپ کشمیر کے مسئلہ کا یکدم، ریڈ یا کل حل نکالنا چاہئیں گے تو پاکستان یا ہندوستان میں زبردست احتجاج (شور) ہو گا۔ لوگ اعتراض کریں گے، یہ شکل فصلہ ہو گا۔

سوال: آپ مورخ کی حیثیت سے پاکستان کی ریاست کو کیسے دیکھتے ہیں؟

جواب: میں مخذرات خواہ ہوں۔ میں یہ اعتراف کرتی ہوں کہ یہ دوقوی نظریہ، بالکل غیر ضروری اور جعلی تھا۔ اگر نیشنلزم، فینڈریشن پر زیادہ وزور دیتی اور اسے بڑھاتی تو پھر بھی یہ کسی وجہ سے ہوتا۔ میں اس زمانے کی سیاست کے بارے میں زیادہ نہیں جانتی، اس وقت کی اندر وطنی سیاست کے بارے میں۔ میرے خیال میں اس وقت مسئلہ کا حل یورپیونیون کی طرز پر جنوبی ایشیا کو یونیون بنانے میں ہے۔ سب کو اس میں شامل کرو، بھوپال، نیپال، سری لنکا، بنگلہ دیش، جس سے خود بخود دونوں کے درمیان تاؤ ختم ہو گا۔ خواہ یہ ہندوستان اور نیپال کے لئے ہے یا ہندوستان اور پاکستان کے لئے۔ میرے خیال میں پھر تحریک چلے گی۔ آپ جانتے ہیں کہ دنیا میں صرف پاکستان اور ہندوستان ہی دو ملک تو نہیں ہیں، اس میں اور بیشمار ملک ہیں۔ جتنی جلد اس بات کا دراک ہو جائے اچھا ہے کہ ہم ایک بہت بڑی دنیا کا حصہ ہیں۔ اتنا ہی اچھا ہو گا۔

سوال: آپ نے ٹکٹنلا پر کتاب لکھی اس بارے میں آپ کچھ بتانا پسند کریں گے؟

جواب: میری یہ کوشش تھی کہ یہ دکھاؤں کر ادب، تاریخ کے لئے کتنا مفید ہو سکتا ہے، صرف خالصتاً ادبی نقطہ نظر۔ آپ کچھ معلومات ایک جگہ سے اکٹھی کرتے ہیں اور کچھ دوسری جگہ سے۔ لیکن ادب زمان میں ایک خاص لمحہ کی نمائندگی کرتا ہے۔ اور مورخ وقت کے اسی لمحہ میں دوچھپی رکھتا ہے۔ سو میں نے یہ کیا کہ ٹکٹنلا کے مسودے کو لیا اور پرکھا کہ وقت کے ساتھ ساتھ اس کہانی میں کیا

کیا تہذیبیاں کی گئی ہیں اور مختلف اوقات میں۔ سو ماہارت میں اس کا ذکر ہے۔ کالیداس کی بھنستلا ہے، ساغر کی ہے اور گحمد کی ہے۔ میں نے سارے مسودوں کا مطالعہ کیا اور ان میں اختلافات کو واضح کیا۔ ماہارت کی کہانی میں بھنستلا کو ایک بہت ہی خوبصورت، پیاری ہورت کے طور پر پیش کیا گیا ہے اور وہ شادی کے پیغام کو اس شرط پر قبول کرنے کے لئے تیار ہے کہ اس کا پیش ارجمند کا جانشین ہو گا، اس لحاظ سے وہ بہت مضبوط ہورت ہے۔ لیکن جب آپ کالیداس کی بھنستلا کا مطالعہ کریں تو اس میں وہ کوئی شرط عائد نہیں کرتی ہے۔ وہ شوشاخت پرلو ہے اور جب وہ اس کو مسترد کرتا ہے تو وہ کوئی بہت زیادہ مزاحمت نہیں کرتی۔ ماہارت کی بھنستلا مقابلہ کرتی ہے، جب وہ اسے گالی دیتا ہے تو وہ جواباً اس کو گالی دیتی ہے۔ مگر کالیداس کی بھنستلا بہت مہذب اور تہذیب یافتہ اور نیس ہے، بہت سارے دوسرے واقعات ہوتے ہیں اور آخر میں ان کا مlap ہو جاتا ہے۔ سو یہ تہذیبیاں میری دلچسپی کا باعث تھیں۔ ایک ہی کہانی مختلف انداز میں پیش کی جا رہی ہے۔ کیسے ایک ہی مرکزی کردار، ایک خود مختار، مضبوط ارادہ کی خاتون، خاموش اور کہانی کا رخaton میں تہذیب ہو جاتی ہے۔

مگر آپ یورپیز کی مداخلت دیکھتے ہیں۔ سب سے پہلے William Jones نے کالیداس کا انگریزی میں ترجمہ کیا۔ مگر اس کا جرسن زبان میں ترجمہ ہوئے، سارے جرسن ادب، رومانوی تحریک نے اسے symbol of nature بنا دیا۔ سوقدرت کی پوجا ہو رہی ہے۔ وہ نجپول ہورت ہے۔ مگر آپ کے پاس جدید نیکوڑ ہے، جو ایک مضمون میں لکھتا ہے گوہ جسمانی اور روحمانی محبت میں فرق کرتا ہے اور وہ کہتی ہے کہ اسے تکلیف پہنچنی چاہئے کیونکہ اس نے جسمانی محبت کا راستہ اپنایا تھا۔ اس کو لبی تپیا میں سے گزرنہ ہو گا۔ اس کے نزدیک تپیا کا مطلب یہ ہے کہ روحمانی مlap سے پہلے لبی جدائی۔ سو میری کتاب میں دوسرے پر حقیقت ہے، مطالعہ ہے۔ ایک یا اس ہورت کا مطالعہ ہے اور وہ تاریخ کے ٹلف اور اس میں اس سے کیا سلوک کیا جاتا ہے۔ اور دوسرا تاریخ اور ادب کے درمیان رشتہ۔

سوال: آپ کو Penguin Ancient History of India revised کرنے کی کیوں ضرورت محسوس ہوئی؟

جواب: یہ کوئی 35 سال پہلے لکھی گئی تھی، کئی یعنی حالت سامنے آگئے اور مگر

interpretation میں بھی تبدیلی آگئی۔ آپ کو معلوم ہے کہ عملی مورخین، مسائل کو مختلف پہلوؤں (انداز) سے مسئلہ دیکھتے رہتے ہیں۔ جب میں نے یہ کتاب لکھی اس وقت میری عمر صرف 29 سال تھی اور میں پڑھانا شروع ہی کیا تھا۔ 46 سالوں میں بہت سارے خیالات تبدیل ہو گئے ہیں۔ ایسے حالات ہوتے ہیں کہ آپ جواب آپ ایک بات پر زیادہ زور دینا چاہتے ہیں اور دوسری بات پر کم۔

سوال: کیا آپ نے اس میں بنیادی تبدیلی کی ہے یا بنیادی حصہ وہی ہے؟

جواب: outline structure جو اس ڈھانچے کو رکھتے ہوئے، ہاں، چند پہلوؤں پر زیادہ زور ہے اور کسی پر کم۔ اس میں کچھ تبدیلی بھی ہے۔  
سوال: یہ آپ کے علم میں ہو گا کہ پاکستانی ہنگاب میں ذریعہ تعلیم پنجابی نہیں ہے۔ اردو اور انگریزی ذریعہ تعلیم ہے۔ ہنگاب اسلامی میں بھی کاروبار ہنگابی میں نہیں ہوتا۔ اس سارے معاملہ میں آپ کی کیارائے ہے؟

جواب: میرے خیال میں بہت افسوس ناک صورت حال ہے۔ ہندوستانی ہنگاب میں پنجابی میں بہت کام ہو رہا ہے۔ ہم تو آپ کی طرف پنجابی ثقافت اور ادب کی ترویج پر ہونے والے کام سے بہت متاثر ہیں۔ ہمیں بلحاظ شاہ اور دوسرے صوفیانہ کلام میں بہت دلچسپی ہے۔ جب ہم پنجابی کنسٹرٹ میں جاتے ہیں تو ہم بہت مسحور ہوتے ہیں۔ میرے خیال میں اس صورت حال میں آپ کو مقامی زبان کو کچھ مراعات دینی چاہیں۔ آپ اس کو بالکل exclude کر سکتے کیونکہ یہ زبان ہے جو لوگ گمراہ میں استعمال کرتے ہیں۔ جب یہ تعلیم کی زبان بن جائے تو یہ زیادہ effective ہو جاتی ہے۔ سوکم از کم ان کو پر ائمہ کی سطح پر اس میں تعلیم دینی چاہئے۔ جیسے ہمارے ہاں پر ائمہ کی سطح تک رجیل زبانوں میں تعلیم دی جاتی ہے، سو اسے میشور پولیشن بڑے شہروں، دہلی اور کلکتہ کے۔ جیسے جیسے بچپن زبان اس کے لئے کامیاب ہے اس کے لئے اس کو اپنے سطح پر اس کے لئے کامیاب ہے۔ آپ کے لئے پہلے پنجابی اور پھر اردو، زیادہ سے زیادہ اردو۔

جواب: میں نے اس سلسلہ میں کبھی غور نہیں کیا۔ میرے خیال میں یہ سیاسی ضرورت بن گئی تھی سوانحہوں نے کر دیا۔ بعض پہلوؤں سے sad it is little dynamism ختم ہو گیا۔

سوال: بعض لوگوں کا خیال ہے کہ ہندوستان ماضی کی نسبت امریکہ کے زیادہ اثر میں آگیا ہے؟

جواب: میرے خیال میں اس وقت ہندوستان امریکہ کے زیر اثر نہیں ہے۔ خطرہ اس بات کا ہے کہ اگر امریکہ اپنا اسلط بڑھاتا، پھر لاتار ہاتو، خاص کر ایشیا میں تو پھر ہم بھی شاید اس کو خوش آمدید کہیں۔ مستقبل میں اس کا خطرہ ہے۔

سوال: ماضی میں BJP کے دور میں؟

جواب: ہاں، BJP کے دور میں یقیناً امریکہ کے ساتھ پہلے سے زیادہ قربت تھی۔ موجودہ حکومت اس سے کیسے فیضی ہے۔ میرے خیال میں یہ امریکہ کے زیادہ قریب نہیں ہو گئی مگر کیا یہ کچھ بچھے ہے گی، میں اس سلسلہ میں کچھ نہیں کہہ سکتی کیونکہ موجودہ حکومت صرف چھ ماہ پرانی ہے۔

سوال: مورخ کا کیا رول ہونا چاہئے؟

جواب: To observe, to record, to analyse. And try to

understand what is going on.



## انٹرویو: پروفیسر ادیتا مکر جی

(Prof. Aditya Mukherjee)

زمان خان

پروفیسر ادیتا مکر جی نے دہلی کے St. Stefen College اور جواہر لال یونیورسٹی (JNU) میں تعلیم حاصل کی۔ بی اے میں انہوں نے اتفاقیات پڑھی۔ انہیں ایک پرانی تھیٹ فرم میں ملازمت ملی گر انہوں نے ایک سال تک قانون کی تعلیم حاصل کرنے کے بعد جواہر لال یونیورسٹی کے شعبہ تاریخ میں پڑھائی کو ترجیح دی۔ ہستری ذیپارٹمنٹ، تاریخ کے بہت بڑے اساتذہ، بین چندر (Bipan Chandra)، رومیلا تھاپر (Romila Thapar) اور پروفیسر سیش چندر (Prof. Satish Chandra) نے شروع کیا تھا۔ جب انہوں نے داخلہ سے پہلے انہوں نے کبھی تاریخ کا باقاعدہ مطالعہ نہیں کیا تھا۔ آپ ہستری ذیپارٹمنٹ میں نہ رہ دیں جب کہ آپ کی بھی پروفیسر مریدولہ (Prof. Mridula Mukherjee) اس شعبہ کی سربراہ ہیں۔ پروفیسر ادیتا اگلے سال اس شعبہ کے سربراہ ہن جائیں گے (سو یہ سب گمراہی میں ہے)۔ آپ Economic Historian ہیں۔ آپ لوآبادیات پر دو کورس پڑھاتے ہیں۔ جس میں وہ ہندوستان کا ائٹونیشنیا اور مصر۔ لوآبادیات کا قائمی مقابلہ کرتے ہیں (ڈچ، برطانوی اور فرانسیسی تجربات)۔ دوسرا کورس وہ میوسیں صدی میں ہندوستان میں سرمایہ داری کا ارتقا پڑھاتے ہیں، پہلی جگہ عظیم سے دوسری جگہ علمیں تھیں۔ دلوں بخادی طور پر پولیٹکل اکاؤنٹی (Political Economy) کے کورس ہیں، جو کانکابنیادی شعبہ ہے۔

سوال: سرمایہ کے بارے میں کیا خیال ہے؟

جواب: لوگوں کا خیال ہے کہ ہندوستان میں بہت زیادہ غیر ملکی سرمایہ تھا۔ 1935 کے بعد ہندوستان باہر سرمایہ زیادہ بیچ رہا تھا نسبت ہندوستان میں سرمایہ آنے کے۔ 1947 میں برطانیہ ہندوستان کا سولہ سو کروڑ روپے کا مقرض تھا۔ برطانیہ مقرض ملک تھا۔ آپ کو Balance of Payment بیلنس آف پیمنٹ کا جگہ ایاد ہو گا جب گاندھی جی نے کہا تھا کہ پاکستان کو اس کا حصہ ملنا چاہئے۔ سو ہندوستان میں غیر ملکی سرمایہ، یہ بات حقیقت پر بنی نہیں ہے۔ تمام اقتصادی مورخ کہتے ہیں، غیر ملکی سرمایہ، غیر ملکی سرمایہ۔ مگر آپ Balance of Payment بیلنس آف پیمنٹ کے اعداد و شمار کو دیکھیں۔ A. K. Bannerjee, Reserve Bank of India کے ایک افسر تھے۔ انہوں نے 1890-1950 تک پر بہت عمدہ تین کتابیں لکھی ہیں۔ جس ملکی نام رہنے دیئے۔ یہ تمام برطانوی Managing Agencies میونگ ایجنسیاں، مارواڑیوں اور گجراتی ہندوستانیوں کی ہیں۔

سوال: آج ہندوستانی سرمایہ دار کہاں کھڑا ہے؟

جواب: آزادی کے فوراً بعد، قومی حکومت کی مدد سے۔ غلامی کے دور میں انہیں ریاست کی مدد حاصل نہیں تھی۔ دوسری جنگ عظیم میں ہندوستانی سرمایہ دار، بہت بے تاب تھا اور وہ وہ کرنا چاہتا تھا جو کہ کینیڈا اور آسٹریلیا نے کیا تھا اور یہ کرنے کی حیثیت میں تھے۔ میں نے Tata اور Birla کے بورڈ آف ڈائریکٹرز کے کاغذات دیکھے ہیں۔ انہوں نے سرکار کو تجویز پیش کی کہ وہ ہندوستان میں ہوائی چہاز، نیک اور ٹرک اور جنگ کے لئے دوسرا سامان ہنا سکتے ہیں۔ ان کے پاس سرمایہ اور وسائل بھی ہیں۔ وہ جانتے تھے کہ کہاں سے مشینی خریدی جا سکتی ہے۔ برطانوی حکومت نے انہیں اجازت نہیں دی۔ اس نے کہا کہ ہم یہ کینیڈا اور آسٹریلیا میں یہ سب کچھ ہنا کیں گے مگر ہندوستان میں نہیں۔

سو ہندوستانی سرمایہ دار اس موقع کا انتظار کر رہے تھے۔ آزادی کے بعد انہیں اس بات کا موقع مل گیا۔ یہاں سویٹ یونین والی صورت حال نہیں تھی۔ جب سویٹ یونین سرمایہ داری نافذ کرنا چاہتا تھا تو وہاں سرمایہ دار طبقہ نہیں تھا۔ انہوں نے پارٹی لیڈروں کو منجر لگانا شروع کر دیا۔

ہندوستان کو آزادی کے بعد اس صورتحال کا سامنا نہیں کرنا پڑا۔ ہندوستان میں سرمایہ دار طبقہ تھا جو تو کہ تبدیلی کا خواہش مند تھا اور ریاست اس طبقہ کی مدد کرنے کی پوزیشن میں تھی۔ مگر یہ طبقہ اس وقت protection چاہتا تھا۔ اب ہوتا یہ ہے کہ ایک دفعہ آپ کو اندر وطنی اور بیرونی مقابلے سے جب تحفظ فراہم کر دیا جاتا ہے، اور ریاست بھی آپ پر مکمل نظر نہیں رکھتی۔ تو ایسی صورت حال میں 'لائنس اور کوٹھ' Licience and quota کا دور اور دورہ ہو جاتا ہے۔ نہرو کے دور میں یہ کم تھا اگر بعد میں بہت بڑھ گیا۔ اس کا نتیجہ یہ تھا کہ ہندوستانی سرمایہ دار جو بہت ہوشیار اور متحرک تھا، ست ہونا شروع ہو گیا۔ یعنی وجہ تھی کہ لیافار مزضوری تھیں۔

ہندوستانی سرمایہ دار اور خاص کر CII, FCCI, Federation of Indian Chambers تھیں اور چالیس کی دہائی میں بہت دور اندر لیش تھا۔ اس میں بہت بڑے دماغ تھے۔ Thakar Das ایک بہت بڑے معیشت دان تھے اور ان کے نائب ریسرچ V.K.R.V.Rao تھے۔ جو بعد میں وزیر بننے اور دہلی یونیورسٹی کے داؤن چانسلر جنہوں نے Delhi School of Economics کی فائلیں دیکھیں۔ آپ ان کی G.D.Birla Lords Keynes سے خط و کتابت دیکھیں گے۔ وہ روپیہ اور کرنی کی قدر کے بارے میں خط و کتابت کرتے ہیں۔ وہ بہت عظیم دماغ تھے۔

مقابلہ نہ ہونے کی وجہ سے، وہ دماغ مرنے لگے اور انہوں نے اپنی صلاحیتیں کھو دیں۔ یہ ست ہو گئے۔ Birla کو کار بنانے کا لائنس مل گیا اور انہوں نے دوسری جگہ عظیم کی کار مختلف ناموں سے پچاس سال تک بنائی۔ یا یکمیڈ رکار آپ آج یورپ کے عجائب گھر میں دیکھ سکتے ہیں۔ لہذا تبدیلی کی ضرورت تھی۔ CII, The Confereration of Indian Industries ایک بالکل تنظیم ہے۔ اس میں بہت ہی متحرک، روشن دماغ، دور رس، سائنسیک سوچ رکھنے والے لوگ شامل ہیں۔ یہ سب تبدیلی کے حامی تھے۔ گوئیں پڑھا کہ آزاد معیشت کا مطلب زیادہ مقابله بازی ہو گا۔ اس کے باوجود وہ آزاد معیشت کے حامی تھے۔ آزاد معیشت کی مخالفت صرف traditional سرمایہ داروں نے کی، جنہیں Bombay Group کہا جاتا ہے۔ لیکن بعد میں انہوں نے بھی یہ مخالفت چھوڑ دی۔ سب سے زیادہ مخالفت Bajaj Skouf بنا نے

والوں نے کہا کہ نہیں نہیں زمین ہموار چاہئے۔ Level playing fields آپ میں الاقوامی سرمایہ کو ہندوستان میں آنے کی کھلی چشمی کیسے دے سکتے ہیں۔ دوسرے سرمایہ داروں نے ان کی حمایت نہیں کی۔ نتیجہ یہ لکھا کہ Bajaj بجاج نے اپنی کو اٹھی بہتر کی اور آج Bajaj نے ہندوستان کی مارکیٹ سے ہند اکو مار بھگایا ہے۔ حالانکہ Honda سے مقابلہ کرنا اتنا آسان نہیں ہے۔ سو ہندوستانی سرمایہ داروں نے اس بات کا احساس کیا کہ اندر ورنی جمہوریت کے بغیر مقابلہ ممکن نہیں ہے۔

جنوبی کوریا میں سرمایہ داروں سے دوسرے طریقہ سے نہتا جاتا ہے۔ میرے خیال میں کوریا کو اس وجہ سے کامیابی نہیں ہوئی کہ وہ منظم ہیں بلکہ انہوں نے سرمایہ کو منظم کر دیا۔ آپ جمہوریت میں سرمایہ کو کیسے منظم کر سکتے ہیں سوائے اس کے کہ آپ ان کو مقابلہ میں ڈال دیں۔ میرے خیال میں آج ہندوستانی سرمایہ دار میں اتنا اعتقاد ہے کہ وہ کھلی مارکیٹ میں مقابلہ کر سکتا ہے۔ اگر ہم سائٹ کی دہائی میں آج کی اصلاحات کر دیتے تو آج ہم Mexico or Namibia کی طرح ہوتے۔

سوال: ان ساری اصلاحات میں عوام کی بھلاکی اور بہتری کہاں ہے۔ جس کا خواب نہرو نے دیکھا تھا۔ خاص کر صحت اور تعلیم کے شعبہ میں؟

جواب: آپ دیکھیں آج نہرو کے زمانے سے زیادہ غربیوں پر خرچ کیا جاتا ہے۔ اس مسئلہ پر بایاں بازو پھر غلط ہے ان کا یہ خیال کہ معاشری اصلاحات میں غربیوں کو بھلا دیا جاتا ہے درست نہیں ہے۔ برازیل کا صدر، Cordelazo جو کہ اقتصادیات کا پروفیسر تھا اور left dependency thinker ایک Globalisation کے مارکسٹ تھا اس نے کہا ہے کہ آپ اس پر عمل کرنے سے انکار کر سکتے ہیں اور آپ برماں جائیں گے۔ پھر آپ کیا کر سکتے ہیں۔ آپ اس کو غربیوں کے لئے استعمال کر سکتے ہیں، یا کہ غربیوں کے خلاف۔

کیونکہ ہندوستان میں جمہوریت ہے اس لئے ہم نے چین کی طرح اصلاحات نہیں کیں۔ ہماری اصلاحات دنیا میں نوے کی دہائی سے آج تک Structural Adjustment کے حوالے سے بہترین ہیں۔ ہم نے اس طریقہ نہیں کیا جیسا کہ چین نے کیا تھا۔ عام طور پر یہ ہوتا ہے کہ Structural Adjustments کے تیتج میں افراطی رہتے ہیں اور زیادہ ہو جاتا ہے، یعنکڑوں فی

صد، لاطینی امریکہ کی مثال ہمارے سامنے ہے۔ ہمارے ہاں افراطیز کی شرح دن فی صد سے کبھی نہیں بڑھی، آج بھی یہ آٹھ فی صد ہے۔ مشکل سے یہ دو ہندسوں میں گئی ہے۔ اسے کنڑوں میں رکھا جاتا ہے تاکہ اس کا بوجھ غریبوں پر نہ پڑے۔ غربت حقیقت میں کم ہوئی ہے۔ اسی کی دہائی کی بہ نسبت، نوے میں غربت کم ہوئی ہے۔ اصلاحات سے غربت میں اضافہ نہیں ہوا ہے۔ اصلاحات سے غربت نہ تو چین میں بڑھی ہے اور نہ انڈونیشیا میں تو یہ ہندوستان میں کیوں بڑھے؟

سوال: لیکن مزید لوگ خط افلas سے نیچے جا رہے ہیں؟

جواب: اصلاحات درست ہیں۔ ان کا ایک پروگرام ہے 'ملازمت کا تحفظ' میرے خیال میں یہ بہت اچھا پروگرام ہے۔ ہمیں دیکھنا چاہئے کہ اس پر کیسے عمل ہوتا ہے۔ لیکن اگر اس پر صحیح طریقے سے عمل نہیں ہوتا تو اس کا مطلب یہ ہے کہ اصلاحات درست نہیں ہیں۔

ہندوستان میں جن ریاستوں نے اصلاحات نافذ نہیں کیں وہ غریب رہ گئیں، بہار، یو۔ پی اور راجستان کے چند حصے آپ کے سامنے ہیں۔

سوال: کیا ہندوستان میں مرکزی پلانگ نہیں ہے؟

جواب: سنترل پلانگ کے باوجود، بر صیریہ ہندوستان جیسے بڑے ملک میں تمام علاقے ایک طرح سے ترقی نہیں کرتے ہیں۔ مقامی سیاست، معیشت اور مقامی معاشرہ ہر چیز پر بہت بڑی سطح پر اثر انداز ہوتا ہے۔ اب بھاگل پچاس کی دہائی میں صنعت میں سب سے آگے تھا لیکن اب یہ سب سے چھپے ہے۔ اب آپ اس کا الزام مرکز پر نہیں ڈال سکتے۔ بھاگل میں چھپتے میں سالوں سے کیونٹ حکومت میں ہیں۔ اب کیونٹشوں کو اس بات کا احساس ہوا ہے اور وہ جاگ پڑے ہیں۔ اب بھاگل کے ذریعی، جو کہ کیونٹ ہیں انہوں نے کہا ہے کہ غیر ذمہ دارانہ ٹریڈ یونین نہیں چلے گی۔ انفارمیشن ٹیکنالوژی کا شعبہ لازمی شعبہ قرار دے دیا گیا ہے، جس کا مطلب ہے کہ وہاں ہر تال نہیں ہو سکتی۔ انہیں اس بات کا احساس ہو گیا ہے کہ گرنہ سرمایہ بھاگ جائے گا۔

آپ جنوبی کوریا کو دیکھیں وہاں اگر سرمایہ دار خواہ کے ذریعہ ملک سے باہر سرمایہ منتقل کرتا ہے تو اس کی آج بھی سزا موت ہے۔ لیکن آپ ہندوستان میں کیا کرتے ہیں؟ ہر ماہرا تقاضا دیات اور غیر ملکیوں نے بھی یہ مشورہ دیا ہے کہ ہندوستانیوں کا غیر ممالک میں اتنا سرمایہ ہے کہ اگر یہ

واپس بھارت آ جائے تو ہندوستان میں fiscal deficit نہیں ہو گا۔ لیکن سوال یہ ہے کہ یہ وسائل واپس کیے لائے جائیں۔ اس وقت تقریباً پچاس ہزار ITT graduates امریکہ میں کام کر رہے ہیں۔ ہر تیسرا اداکثر امریکہ میں ہندوستانی ہے۔ ہم انہیں واپس آنے پر مجبور نہیں کر سکتے۔ لیکن ہمیں انہیں واپس لانے کے طریقے ڈھونڈنے چاہئیں، سرمایہ اور انسانی سرمایہ واپس لانے کے طریقے۔ جمہوریت میں ان کو واپس لانے کا ایک ہی طریقہ ہے کہ اقتصادیات کو بہتر بنایا جائے۔

سوال: آپ کا خیال ہے کہ ہندوستانی سرمایہ دار آزاد اور خود مختار ہے اور اسپنے آپ کو منوں سکتا ہے اور ہندوستان کی معیشت آزادانہ طور پر ترقی کر سکتی ہے؟ آپ نے یہ خبریں پڑھی ہوں گی، جب بھارت نے پاکستان کے باڈر ز پر اپنی فوجیں ایک سال تک رکھیں تو یہ مغربی تھا جس نے اس بات کی دھمکی دی تھی کہ اگر ہندوستان نے پاکستان پر حملہ کیا تو وہ اپنے تمام باشندے اور سرمایہ ہندوستان سے واپس بلائیں گے۔ جس کی وجہ سے بھارت نے پاکستان پر حملہ نہیں کیا اور اپنی فوجیں واپس بلانے پر مجبور ہوا۔ اس کا مطلب یہ ہوا کہ وہ اب بھی اپنی بات منوں سکتے ہیں؟

جواب: آپ دیکھیں کہ یہ دو مختلف باتیں ہیں۔ میں یقیناً یہ بات نہیں کہہ رہا کہ ہندوستان جو چاہے وہ کر سکتا ہے۔ کوئی بھی ملک صرف اپنی مرضی نہیں چلا سکتا۔ برطانیہ بھی یہ نہیں کر سکتا۔ اگر برطانیہ کا نقطہ نظر فاٹلینڈ کے پارے میں مختلف ہوتا تو امریکہ اسے یہ نہ کرنے دیتا۔ سو اس حوالے سے ہندوستان دنیا سے باہر نہیں ہے۔ لیکن یہ مقابٹاً کچھ خود مختار ملک ہے۔ ہندوستانی بورڈوازی یا ہندوستانی معیشت کا تعین غیر ملکی معیشت سے نہیں کیا جاتا۔ میرے خیال میں کیثرال قوائی کمپنیوں کو ہندوستان میں کاروبار کی آزادی کا مطلب ہرگز پرانی طرز کی غلامی نہیں ہے۔ اور بند معیشت کا ماذل اب ناقابل عمل ہے۔ اگر آپ یہ کریں گے تو آپ نے سویٹ یونین کا انعام دیکھ لیا ہے۔

بہر حال سویٹ یونین اقتصادی طور پر ناکام ہوا، فوجی لحاظ سے وہ امریکہ کے بہت قریب تھا۔

سوال: مگر آج تو پرانی طرز کی سرد جگ نہیں ہے۔ اب تو اقتصادیات، معیشت کی جگ ہے؟

جواب: ہاں یہ اقتصادیات کی جگ ہے۔ آج بیان اور دیاں اور بازوں اس بات پر متفق ہے۔

یہ مرکز اور بونڈری Centre and periphery، والا نظریہ، کہ مرکز کی مرہون منت ہے اور مرکز ترقی یافتہ ہے۔ اس سارے منظر میں آپ کہاں کھڑے ہیں۔ اس کا فیصلہ اس

بات سے ہو گا کہ آپ کی میتھت کتنی efficient ہے۔ خواہ آپ منی جمنٹ گروو Peter Drunker کو پڑھیں یا مارکسٹ Holistine کو پڑھیں سب کا اس بات پر اتفاق ہے کہ آپ کا مقام بین الاقوامی سرمایہ داری نظام میں اس بات سے متین ہوتا ہے کہ آپ کی اکاؤنٹ کتنی ہے۔ امریکہ نے جب یہ دیکھا کہ وہ جرمنی اور جاپان سے بچھے رہ رہا ہے تو اس نے اپنا ایکنالو جی کا معیار بہتر بنانے کے لئے یونیورسٹی سسٹم میں لاکھوں ڈالر خرچ کئے۔ اور عالمی مقابلہ میں واپس آگیا۔ سودتیا میں مقابلہ جاری ہے۔ خواہ یہ Post industrial, more and more knowledge base society پس منفی یا زیادہ سے زیادہ علم پر بنی معاشرہ ہو۔ سب کی کنجی efficiency میں ہے۔

سوال: کیا کوئی ہندوستانی کیش القومی سرمایہ کا حصہ یا سائبھے دار ہیں؟

جواب: پھر یہ غلط فہمی ہے۔ 1950 میں ہمیں یہ پڑھایا گیا کہ چھوٹا سرمایہ دار قوم پرست ہے اور بڑا سامراج کا حامی ہے اور یہ عالمی سرمایہ کے ساتھ بندھ جائے گا۔ حققت ہا لکل اس کے بر عکس ہے۔ یہ چھوٹا سرمایہ دار ہے جو کہ مقابلہ نہیں کر سکتا۔ جو کہ خود چیزیں نہیں بناسکتا اور منڈیاں نہیں ڈھونڈ سکتا۔ یہ وہ ہے جو بین الاقوامی سرمایہ کے ساتھ جو نیز پاٹریون جاتا ہے اور کہتا ہے کہ میں ہندوستان میں تھہاری پیٹھ پر بیٹھ کر سیر کروں گا۔ کیش القومی سرمایہ کو جو چیز ہندوستان میں ملا ہے وہ صرف مقامی سب سے بڑے سرمایہ دار نے دیا ہے۔ یہ Reliance گروپ ہے جو کہ بیکشاں میں عالمی سطح پر مقابلہ کر سکتا ہے۔ یہ Reliance ہے جو oil exploration میں شامل ہو سکتا ہے۔ جس میں کہ بہت بھی زیادہ سرمایہ کی ضرورت ہوتی ہے۔ یہ Tata ہے جو عالمی مقابلہ میں کاریں بنارہا ہے۔ سو یہ چھوٹا سرمایہ دار نہیں جو مقابلہ کر رہا ہے۔ بڑا ہندوستانی سرمایہ دار خود کشی نہیں کرے گا۔

سوال: میں یہ پوچھنا چاہتا تھا کہ آیا ہندوستانی بڑا سرمایہ دار دوسرا ممالک میں بھی سرمایہ کاری کر رہا ہے کہ نہیں؟

جواب: بہت بڑے پیمانے پر۔ اب یہ اپنی خوشی سے کر رہے ہیں۔ پہلے وہ مجبوراً کرتے تھا اب Mittal's کو بکھیں، جو کہ لوہے میں دنیا میں سب سے بڑے ہیں۔ آج یہ دنیا کا سب سے بڑا لوہا بانے والا ہے۔ اس نے ہندوستان سے ابتداء کی۔ اس کے پاس آج بھی ہندوستانی

پاسپورٹ ہے۔ اس کے خاندان کے بہت سارے افراد راجستان میں رہتے ہیں، جہاں سے اس نے اپنا کاروبار شروع کیا تھا۔ لائنس اور کوڈ راج کی وجہ سے اسے سڑا راتی کی دہائی میں ملک سے باہر چکلی دیا گیا تھا۔ ہمارے لیکس ریٹ 97% تک تھے۔ سودہ بھاگ گیا۔ اس نے انڈونیشیا میں ایک سٹول لگائی۔ اب اس نے امریکہ میں سب سے بڑی سٹول خرید لی ہے۔ اس کی طبق پورے ہندوستان میں ہنانے جانے والے سٹول سے تین گناہ زیادہ سٹول ہناتی ہیں۔ جو کہ بہت اچھی بات ہے۔ کل اس کا انٹرو یو تھا جس میں اس نے کہا سارا ہندوستانی ہنر اور سرمایہ کا رہنر موجود ہے اور بہت سارا ہندوستانی سرمایہ بھی موجود ہے۔

سوال: کیا آپ چین سے مقابلہ کر سکتے ہیں؟

جواب: یہ ہمارے لئے چیلنج ہے۔ ٹکنیکی طور پر کوئی وجہ نظر نہیں آتی کہ ہندوستان ایسا کیوں نہیں کر سکتا۔ درحقیقت ہندوستان کوئی معاملات میں چین پر فو قیت حاصل ہے۔ سب سے بندی اور بڑی چین پر فو قیت یہ ہے کہ ہندوستان میں جمہوریت ہے۔ جمہوریت ایک چیز ہے جو عمل کو پیچھے نہیں جانے دیتی۔ جب کہ چین میں Deng ماؤ کی پالیسیوں کو بدل سکتا ہے۔ آج آپ کیوزم پر عمل کر رہے ہیں، ملک آپ کہتے ہیں کہ مجھے اس سے دلچسپی نہیں ہے کہ ملی کارگی کیا ہو، جب کہ ملی چوہے کیڑتی ہے۔ اور ملک کوئی چین میں وہی کر سکتا ہے جو کوڑا گنگ نے ماؤ کے ساتھ کیا تھا۔ ہندوستان میں ایسا ممکن نہیں ہے اس طرح ہندوستان میں ایسا نہیں ہے اور عالمی سرمایہ اس طرح سے ہندوستان کو دیکھتا ہے۔

سوال: ہندوستان کو چین پر تحریر کار managerial class کی وجہ سے بھی فو قیت ہے؟

جواب: یہ درست ہے۔ یہ نہرو کی دور رس پالیسیوں کی وجہ ہے۔ گو بعض لوگ نہرو پر تقدید کرتے ہیں۔ اگر آپ ہمارے 1950 میں جاری کئے جانے والے پہلے پانچ سالہ پلان، منصوبہ کو دیکھیں۔ آپ اس میں اقتصادی ہدف کو دیکھیں۔ اس میں آپ کو Bhabha Atomic Research Centre, National Physics Laboratory, National Research Centre کے قیام کا منصوبہ ملے گا۔ IIT کا ذکر ملے گا۔ اس وقت کی کوششوں سے تعلیم کا جال بچھایا گیا جس سے آج ہم فائدہ اٹھا رہے ہیں۔ فوجریل کلاس جس کا آپ ذکر کر رہے ہیں یہ جمہوری نظام کی وجہ سے ہے۔ یہ چھوٹا سا گروپ نہیں ہے۔ جب ہم

چھوٹے تھے تو دہلی میں پانچ، چھوٹے نئے سکول تھے آج ان کی تعداد ہزاروں ہے۔ ہزاروں ڈاکٹر اور انجینئرز ہیں۔ یہ سب جمہوریت کی دین ہے۔

سوال: آپ نے یہ شعبہ کب join کیا؟

جواب: 1976ء میں دو کورس پڑھاتا ہوں۔ ایک نوآہادیات پر، جس میں ہندوستان، مصر اور انگلینڈ کا تقابلی جائزہ لیتا ہوں۔ ذیج، فرانسیسی اور برطانوی سامراج پر نظر ڈالنے کے لئے۔ دوسرا پر چھ میں ہندوستانی سرمایہ کے ارتقاء پر ہے۔ اس میں پہلی جنگ عظیم سے لے کر موجودہ دور شامل ہے۔ دونوں پر چے بنیادی طور پر political economy کے ہیں جو کہ میرا شعبہ ہے۔

سوال: یہ بتائیں کہ اس اقتصادی نظام میں RSS، ہندو بنیاد پرست کیسے چھتے؟

جواب: اس کا اقتصادی پروگرام سے کوئی تعلق نہیں ہے۔ دراصل ہم آرائیں ایسیں RSS کو تہذیب کے دائرے سے باہر بھختے ہیں۔ یہ دائیں اور بائیں یا میانہ روی اور انتہا پرندی، قدیم پرست اور لیبر کی بحث نہیں ہے۔ یہ سب تہذیب کا حصہ ہیں۔ مگر یہ تہذیب سے باہر ہیں۔ کیونکہ یہ جمہوریت پر یقین نہیں رکھتے۔ یہ انسانی حقوق کو نہیں مانتے۔ یہ بعض لوگوں، جو حادثاتی طور پر ان سے الگ پیدا ہوئے یہ ان کا مکمل صفائیا چاہتے ہیں۔ یہ مسلمانوں کو disease سمجھتے ہیں اور ان سے چھکارا حاصل کرنا چاہتے ہیں۔ یہ وحشی درندے ہیں۔ میرے خیال میں ان کے اقتصادی نظریہ سے ان کا کوئی تعلق نہیں ہے۔ گوپنی سرمایہ داران کی حمایت کرتے ہیں۔

سوال: میرا سوال سیکی ہے، میں سیکی جاننا چاہتا ہوں کہ ہندوستان کے اقتصادی نظام میں وہ کیسے پھیلے، پھولے۔

جواب: وہ بہت زیادہ امریکہ کے پھو ہیں۔ وہ امراء کے بہت زیادہ حامی ہیں۔ سو کچھ سرمایہ داران کی مدد کرتے ہیں۔ مگر ہندوستانی سرمایہ دار کو ان کی دورانی میں پر مبارکباد دینی چاہئے کہ 2020 سے لے کر آج تک، جب آرائیں ایسی وجود میں آئی، جب کوہ مرکز میں حکومت میں بھی آئے، ہندوستانی سرمایہ دار نے ان کی کبھی حمایت نہیں کی۔ سرمایہ داروں نے انہیں پیسے دیئے ہوں گے۔ دکاندار انہیں پیسے دیتے ہوں گے۔ مگر بڑے سرمایہ دار اس سے باز رہے۔ بڑا سرمایہ دار کا گرس کے ساتھ رہا، نہرو کے ساتھ رہا۔ تبھی وجہ ہے کہ بڑے سرمایہ دار کا اعتبار ہے۔ اگر

بڑا سرمایہ دار آر ایکس ایس کا حصہ بن گیا تو ہندوستان میں سرمایہ داری کا تختہ اللہ آسامن ہے۔ جب گجرات کا واقعہ ہوا تو CII نے فوراً اس کی مخالفت کی گواں پر بہت زیادہ پریشر پڑا، کیونکہ گجرات ایک بہت بڑا صنعتی مرکز ہے اور اس کا وزیر اعلیٰ بھی BJP سے تھا۔ سو بڑا سرمایہ دار ان کے ساتھ نہیں ہے اسے پڑتے ہے کہ ان کی حمایت کا مطلب خود کشی ہے۔ انتشار۔۔۔ ہندوستان میں مسلمانوں کو کبھی ختم نہیں کیا جاسکتا اور نہ ہی کوئی یہ کرنا چاہتا ہے، 20%–15 آبادی ختم نہیں ہو سکتی ہے۔ گاؤپ اسے بیروت یا یو گولڈ اوری ہنا سکتے ہیں۔ یہ بہت ہی گھناؤنی صورت حال ہو گی۔ اور سب سے پہلے سرمایہ داروں کا نقصان ہو گا۔ پچھلے سالوں میں گجرات میں سرمایہ کاری کم ہوئی ہے۔ سو سرمایہ دار نہیں چاہتا۔ چند بڑیں میں، بڑے ٹرینی یونیورسٹیوں کی طرح فرقہ پرست ہیں۔ اس سے پہلے کہ سرمایہ داروں کو فرقہ پرست کہا جائے ہمیں یہ بھی کہنا پڑے گا کہ مزدور طبقہ بھی فرقہ پرست ہے۔ فرقہ پرستی ایک منی نظریہ ہے اور یہ کہیں بھی سراہیت کر سکتا ہے۔ سرمایہ دار اور مزدوروں میں اس وقت سرمایہ داروں سے زیادہ مزدور BJP میں شال ہیں۔

سوال: آپ نے کہا کہ BJP امریکہ نواز تھی۔ تو اس کا مطلب ہے کہ امریکہ بھی اس کا حاصل ہے۔ (دونوں طرف ہے آگ برادر گئی ہوئی)؟

جواب: کیونکہ BJP امریکہ کی حামی ہے اس لئے امریکہ نے ان کی بہت زیادہ مدد کی۔ لیکن ہندوستانی عوام مبارکباد کے مستحق ہیں جنہوں نے ان کو ایکشن میں ہرا دیا۔ امریکہ پر ہندوستان میں لوگ بہت زیادہ اعتبار نہیں کرتے ہیں۔ امریکہ سے بہت زیادہ محبت کسی سیاسی جماعت کے لئے ہندوستان میں اچھی بات نہیں ہے۔ ہندوستانی، امریکہ جانا چاہتے ہیں مگر وہ ہندوستان کو امریکہ کا دام چھلنے نہیں بانا چاہتے۔ یہ مختلف چیزیں ہیں۔

سوال: اس کا مطلب یہ ہے کہ ہندوستان اور امریکہ کے درمیان خصوصی تعلقات میں کچھ کی آئی ہے؟

جواب: کانگرس امریکہ کے لئے وہ کچھ نہیں کرے گی جو بے پی کر رہی تھی۔ مگر امریکہ کو نظر انداز بھی نہیں کیا جاسکتا۔ وہ بہت بڑی اقتصادی طاقت ہے۔ ہماری ٹیم میں وزیر اعظم اور فناں مشرکو امریکہ مخالف نہیں سمجھا جاتا۔ میرے خیال میں کانگرس نے امریکہ کا غصہ ٹھنڈا کرنے کے لئے یہ کیا ہے۔ درحقیقت کانگرس، ہندوستان کو امریکہ کے ہاتھ پہنچنے نہیں سکتی۔ یہ کے کانگرس

زندہ نہیں رہ سکتی۔

سوال: Economic Historian ہونے کی حیثیت سے ہند پاک تعلقات کو آپ کیے دیکھتے ہیں۔ تجارت کے بارے میں آپ کا کیا خیال ہے۔ کیونکہ پاکستان میں یہ خیال پایا جاتا ہے کہ ہندوستانی سرمایہ دار بہت ہوشیار تھا۔ اس نے اس پر بہت تفصیل سے تحقیق کروائی کہ تقسیم کے ہندوستان پر کیا اثرات ہوں گے۔ وہ اس نتیجہ پر پہنچ کر اس کا مطلب بتاہی ہے۔ اقتصادی طور پر یہ ہندوستان اور پاکستان، دونوں کے لئے برآ ہو گا۔ مگر Birla اور دوسروں نے کہا کہ اب اسے روکا نہیں جاسکتا۔ حالات اس سلیغ پر جا چکے ہیں کہ تقسیم کو روکنا ممکن نہیں ہے اور ہمیں تقسیم کو مان لیانا چاہئے۔ مگر وہ اندر ورنی طور پر واضح تھے کہ تقسیم دونوں کے لئے اچھی نہیں ہے۔ اس میں بالکل بیک نہیں ہے۔

جو یورپ کرنے کی کوشش کر رہا ہے ہم اس سے سینکڑوں گناہ بہتر کر سکتے ہیں۔ ہندوستان اور پاکستان کے درمیان شفاقتی، ہم آہنگی ہے۔ اور یہ جو فرانس، برطانیہ یا یونان اور اٹلی سے سینکڑوں گناہ زیادہ ہے۔ ان میں کوئی چیز مشترک نہیں ہے جب کہ ہم میں سب کچھ مشترک ہے۔ جب میں آپ سے بات کر رہا ہوں۔ جب میں پاکستانیوں سے ملتا ہوں یا میں پاکستانی سیریل دیکھتا ہوں تو میں شفاقتی طور پر بالکل کوئی فرق محسوس نہیں کرتا ہوں۔ سو مجھے سمجھنے ہیں آتی کہ ہم اقتصادی طور پر پہلے کیوں نہیں اکٹھے ہو جاتے۔ اس سے ہم امریکہ اور دوسروں سے مزید آزاد اور خود مختار ہو جائیں گے۔ تاریخی طور پر صیراً ایک اکائی کے طور پر ابھرا۔ دونوں ممالک میں بہت زیادہ شفاقتی و رشد ہے۔ اور یہ انسان کا بنا یا ہوا الیہ ہے کہ دونوں معاشروں کے درمیان انسان کے بنائے ہوئے غیر نظری باذرز ہوں۔ پہلی بات جو ہمیں کرنی چاہئے وہ یہ ہے کہ ہمیں شفاقتی دوریوں کو ختم کرنا چاہئے۔ سیاسی طور پر یہ دو اکائیاں ہیں یا پانچ، کوئی زیادہ فرق نہیں پڑتا۔ اگر آپ کی شفاقت اور تجارت میں مسلسل رابطہ ہے۔ میں نہیں کہہ رہا کہ پاکستان کو ختم ہو جانا چاہئے یا ہندوستان کو ختم ہو جانا چاہئے اور ہمیں ایک ملک بن جانا چاہئے۔ اگر یہ ہو جائے تو بہت اچھا ہے۔ اب یہ دور کی کوڑی لانے والی بات یاد یوں نے کا خواب نہیں ہے۔ اگر دو جرمنی اکٹھے ہو سکتے ہیں۔ اگر دونوں کو ریا اکٹھے ہو سکتے ہیں۔ تو اس بات کی سمجھ نہیں آ رہی ہے کہ پاکستان اور ہندوستان کیوں ایک نہیں ہو سکتے۔ میں اس بحث میں نہیں پڑنا چاہتا۔ ناختم ہونے والی بحث میں۔ میں یہ دیکھ رہا ہوں

جو آسانی سے ہو سکتا ہے۔ ہمارے درمیان آزاد ائمہ تجارت دونوں ملکوں کے فائدہ میں ہے۔ دو باتیں جو ہمیں کرنی چاہیں وہ یہ ہیں کہ تجارتی اور ثقافتی تعلقات میں اضافہ کریں اور دفاع پر خرچ کو کم کریں۔ دونوں غریب ممالک امریکہ سے اسلحہ خرید کر اس کو مالی فائدہ پہنچا رہے ہیں۔ پاکستان کچھ جنگی طیارے خریدتا ہے تو ہم کہتے ہیں کہ ہم بھی خریدیں گے۔ یہ جہالت ہے۔ ہم وہی کرو رہے ہیں جو مشرق و سطحی میں ہوا سر د جنگ کے زمانے میں، ہر ملک ایک ہی جنگ سے اسلحہ خریدتا تھا ایک دوسرے سے لٹانے کے لئے۔ مشرق و سطحی میں اموات واقع ہو رہی تھیں اور اسلحہ بنانے والے ممالک امیر ہو رہے تھے۔ بد قسمتی سے ہندوستان اور پاکستان بھی کرو رہے ہیں۔ ہم اسلحہ کی دوڑ اسی طرح ختم کر سکتے ہیں کہ ہم زیادہ سے زیادہ اقتصادی تعلقات بڑھائیں۔ ہمیں امریکہ اور چین کے تعلقات سے سیکھنا چاہئے۔ جب ایک دفعہ امریکہ اور چین کی اقتصادیات کا ایک دوسرے پر انحصار بڑھ جائے گا تو سیاسی طور پر انہیں الگ ہونا شاید مشکل ہو جائے۔ اگر پاکستان اور ہندوستان ایسے اقتصادی تعلقات بنالیں کہ ایک دوسرے کے ملک سے تیل کی پاپ لائیں گز رہی ہیں اور دونوں مشترکہ اقتصادی منصوبہ بنارہے ہیں اور مشترکہ کارخانے لگا رہے ہیں۔ ان حالات میں اچاک وہ جنگ کیسے شروع کر سکتے ہیں۔ یہ جنگ کے خلاف ثقافتی اور اقتصادی ضمانت ہے۔ ہمیں اپنے لوگوں کو آزاد کرنا چاہئے۔ یہ ایک ہی لوگ ہیں۔ ہمیں دوسروں پر فوکیت حاصل ہے۔ امریکی اور چینی، ایک نہیں ہیں پھر بھی وہ یہ کرو رہے ہیں جبکہ ہندوستانی اور پاکستانی ایک ہیں پھر یہ کیوں نہیں کر سکتے؟

سوال: آپ کا پاکستان کی معیشت کے بارے میں کیا خیال ہے؟

جواب: ایک پروفیشنل کی حیثیت سے میں کسی ایسے معاملہ پر بات نہیں کرتا جس کے بارے میں مجھے اچھی طرح علم نہ ہو۔ مجھے پاکستانی معیشت کے بارے میں زیادہ علم نہیں ہے سوائے اس کے کہ جو میں اخباروں وغیرہ میں پڑھتا ہوں۔ میں سمجھتا ہوں کہ پاکستانی معیشت کو کچھ فوائد ہیں، کچھ شعبوں میں اسے فوکیت حاصل ہے۔ مگر جب آپ پاکستان کی معیشت کا مکمل جائزہ لیں تو آپ اس نتیجہ پر پہنچیں گے کہ پاکستان جتنا روپری دفاع اور اندر ورنی سکیورٹی پر خرچ کرتا ہے تو اسے ایک مضبوط معیشت نہیں کہا جاسکتا۔ یہ ایک ایسا اقتصادی نظام ہے جو غیر ملکی امداد پر انحصار کرنے پر بُجبور ہے۔ اس لئے امریکہ پر اتنا زیادہ انحصار اس لئے ہے کہ پاکستانی معیشت اپنے طور پر مضبوط

نہیں ہے۔ میں یہ سمجھتا ہوں کہ یہ پاکستان کے مفاد میں ہے کہ وہ خطہ میں تینی کوکم کرے اور اس خطہ میں امریکہ کا کھیل نہ کھیلے۔ یہ پاکستان کی ذمہ داری کیوں ہے کہ وہ افغانستان میں کیوں لڑے اور دیکھئے کہ وہاں کیا ہوتا ہے وغیرہ۔ ہمیں اپنا کام کرنا چاہئے اور اچھا ہو گا کہ ہندوستان کے ساتھ اور جنوبی ایشیا کے ساتھ کام کرے۔

سوال: کیا آپ نہیں سمجھتے کہ آپ جیسے دانشوروں کو اپنی سرکار پر دباؤ ڈالنا چاہئے کہ وہ خط میں کشیدگی کو کم کرے؟

جواب: بالکل: میں نے جو سیاسی طور پر پاکستان کو مشورہ دیا ہے میں سمجھتا ہوں کہ ہندوستان کو وہ عملی طور پر اقدام کر کے بڑے بھائی کو مثال قائم کرنی چاہئے۔ ہمارا ہمیشہ یہ نظر نظر رہا ہے کہ ہندوستان کو ہر معاملہ میں پہلی قدمی کرنی چاہئے۔ ہندوستان اپنے باڑر کھول دے اگر پاکستان ایسے نہیں بھی کرتا ہے۔ اپنی معیشت کھول دیں، اگر پاکستان ایسا نہیں کرتا ہے۔ کیونکہ ہندوستان ایک بہت بڑا ملک ہے اور اس میں بڑی اہلیت ہے کہ وہ اگر مسائل پیدا ہوں تو ہمیں اس کا مقابلہ کر سکتا ہے۔ ہندوستان کو بلاشبہ حالات میں بہتری پیدا کرنے کے لئے پہلی قدمی کرنی چاہئے۔



# تاریخ کے پنیادی مأخذ

اقبال نامہ جہانگیری

مصنف: میرزا محمد عرف معتد خاں

مترجم: محمد زکریا

## سو ہواں سال

روز شنبہ 27- ربیع الآخر 1030ھ کو جلوس کا سولہواں سال شروع ہوا۔ اس نوروز میں شہزادہ شہریار منصب ہشت ہزاری ذات و چار ہزار سوار پر فائز ہو کر مشرف با خصوصی ہوا، اور صوبہ بہار مقرب خان کے تغیری کی وجہ سے شہزادہ پر دیز کو تفویض ہوا۔

رجہ سارنگپور ذریعہ فرمان دار و نخانہ مالکواری کی خدمت پر معین ہوا کہ شہزادہ کو الہ آباد سے پہنچائے۔ کرم خان حاکم اڑیسہ نے بتیں زنجیر ہاتھی بر سم پیش ارسال کئے۔ اس زمانہ میں ایک گورنر دیا کے راستے سے لایا گیا تھا نہایت عجیب و غریب (تعیینہ شیر کی طرح لیکن شیر کے خط کا لیا درز رہتے ہیں اس کے کالے اور سفید) تاک سے دم تک اور کان کی لو سے سم تک سیاہ و سفید خط چھوٹی بڑی جگہ کی متناسب سے قرینہ سے پڑے ہوئے ہیں۔ آنکھوں کے گرد ایک سیاہ خط نہایت عمدہ کھنچا ہوا ہے اور چونکہ نہایت بھلا معلوم ہوتا تھا اس لئے بعض کو گمان ہوتا تھا کہ شاید رنگ کیا گیا ہو گا، حقیقت و تلاش کے بعد یقین ہوا ہے کہ قدرتی ہے۔

### شہزادہ شہریار کی مجلس نکاح

شب جمعہ ماہ مذکور کی سولہویں کو شہزادہ شہریار کی مجلس نکاح منعقد ہوئی۔ اس موقع پر عجیب سانحہ ہوا۔ پر گنہ جاندھر کے کسی موضع سے صحیح کو شرق کی طرف سے نہایت مہیب شور و غل برپا ہوا، اتنا مہیب کہ اس کے ہول سے قریب تھا کہ وہاں کے رہنے والے قابل جان سے خالی کر دیتے۔ اس شور و شغب کے اثراء میں ایک بھلی کی روشنی اتری ہوئی زمین پر گر کر ناپید ہو گئی۔ تھوڑی دیر کے بعد جب اس شور و شغب میں کچھ سکون ہوا، اور پریشان دل سر اسیکی و آشکی سے آپے میں

آئے، گاؤں والے نے محمد سعید عامل پر گنہ کے پاس تیز رفتار آدمی بھیج کر اس سانحہ کی اطلاع دی وہ فوراً سوار ہو کر اس قطعہ زمین پر پہنچا۔ دیکھا کہ دس بارہ ہاتھ طول و عرض کی زمین اس طرح جل گئی تھی کہ سبزہ و پیداوار کا نشان تک نہ رہا تھا۔ ہنوز حرارت و پیش زمین میں باقی تھی محمد سعید نے حکم دیا کہ اتنی جگہ کھود کر دیکھیں، جتنا کھودتے گئے اتنا ہی حدت و حرارت کا اثر زیادہ ظاہر ہوتا گیا۔ یہاں تک کہ لو ہے کاٹلڑا نمودار ہوا، جو اس قدر گرم تھا گویا اسی وقت آگ کی بھٹی سے نکالا گیا ہو جب ہوا لگی سرد ہو گیا، اس کو اپنے گھر لے آیا اور ایک تھیلی میں رکھ کر مہر لگا کر روانہ دربار کیا۔ بادشاہ نے استاد داؤد کو جوفن شمشیر گری میں کامل مہارت رکھتا ہے۔ حضور میں طلب کر کے فرمایا کہ اس لو ہے سے ایک تکوار، خیبر اور چھری تیار کرے۔ اُس نے عرض کیا کہ تھوڑی کی چوٹ نہیں کھاتا بلکہ جاتا ہے۔ شاید اور لو ہے کے ساتھ جو پاک اور خالص ہوملا کے بنایا جائے۔ حکم ہوا کہ ایسا ہی کیا جائے چنانچہ تین حصے بر قی لوہا ایک حصہ دوسرا الہاما لکر دو قبصہ شمشیر ایک قبصہ خیبر اور ایک چھری تیار کر کے پیش کیا گیا دوسرے لو ہے کی آمیش سے جو ہر پیدا ہو گئے تھے، یہاںی و جنوبی تکوار کی طرح خم ہو جاتی تھی اور خم کا اثر باقی نہیں رہتا تھا، کاث میں اصل تکواروں سے بڑھ چکر نکلی۔

### والی توران کی والدہ کا خط نور جہاں کے نام

اسی دوران میں والدہ امام قلی خاں ولی توران نے ایک خط نسبت اخلاص و مراسم لگانگت کے اظہار میں نور جہاں کے پاس بھیجا تھا اس لئے بیگم کی طرف سے ایک خط اس کے جواب میں لکھ کر خوبیہ نصیر کابلی کے ساتھ جو ندیمان خاص سے تھا، بھیجا اور یادگار کے طریقہ پر کئی قسم کے نفس تھنے رو ان کے گئے۔

### رعایا کی درخواست شہزادہ کے نام

چودہ ہوئی خورداد کو افضل خاں دیوان شہزادہ شاہ بھیجاں ایک عرض داشت مشتمل بہ نوید، فتح و تشریح و اقتات لا کر آستان بوس ہوا۔ اس اجمال کی تفصیل یہ ہے کہ جب شاہزادہ حوالی اجمن میں پہنچا تو قلعہ مانڈو میں رہنے والوں کی ایک عرض داشت پہنچی اس مضمون کی کہ مقہوروں کی ایک فوج نے بیبا کانہ دریائے زربا سے گزر کر چند گاؤں جزوی قلعہ واقع ہیں جلا کرتا خات و تاراج کر دیئے اور اب بھی وہیں لوٹ مار میں مصروف ہیں۔ مجبوراً خوبیہ ابو الحسن کو پانچ بزار سوار کا افسر مقرر کر کے

بطور مقدمہ لمحش روانہ کیا کہ جلد تپنچ کراس گروہ کو سزا دے۔ خواجہ بشاشب چل کر طلوع صبح کے وقت اب دریا پہنچا۔ مگر یہ لوگ آگاہ ہو کر کچھ دیر پہلے تیرتے ہوئے ساحل تک سلامت پہنچ چکے تھے بہادران تیز رو نے تقریباً چودہ کوں تک ان کا تعاقب کر کے بہتوں کو راہ عدم دکھائی پھر یہ لوگ بھاگ کر برہانپور میں رکے اب خواجہ ابو الحسن کو حکم ہوا کہ ہمارے پہنچنے تک دریا کے اس طرف توقف کرے اور متعاقب خود بھی عساکر کے ساتھ فوج مقدمہ میں مل کر کوچ پکوچ برہانپور گئے۔

ہنوز وہ شورش پسند شہر میں ٹھہرے ہوئے تھے، چونکہ دوسال سے خدام دولت ان ناقص پرستوں کے ساتھ چنگ میں طرح طرح کے رنج، غربت و عسرت غلہ کی تکلیف اخمار ہے تھا اور عرصے سے گھوڑے کی سواری نے کمزور کر دیا تھا اس لئے لشکر کے سرانجام میں نوروز کا توقف ہوا، اس نوروز میں تمیں لاکھ روپیہ نقد اور گھوڑے اور زر ہیں بکثرت سپاہ کو تقسیم ہوئیں اور سزا اول مقرر کر کے لوگ شہر سے باہر لائے گئے۔ مگر بہادران جنگجو کے تکوار کھینچنے سے پہلے وہ سیاہ بخت تاب مقاومت نہ لا کر بناں انش کی طرح منتشر ہو گئے۔

لشکر شاہی نے تعاقب کر کے کثرت سے دشمنوں کے سپاہی تین انقام سے ہلاک کئے۔ اور اس پر اتفاقہ کر کے مارتے بھگاتے کھڑکی تک جو نظام الملک وغیر کی جائے اقتامت تھی چلے گئے۔ وہ بد انجام ایک روز پہلے افواج شاہی کے آنے کی اطلاع پا کر نظام الملک کو من اہل و عیال و اسباب و سامان قلعہ دوست آباد میں چھوڑ کر خود قلعہ کی حفاظت پر بیٹھا اور بہت سے لوگ اطراف ملک میں پر آگندہ کر دیئے گئے۔

### شہر کھڑکی کی تباہی

سرداران لشکر فوج کے ساتھ تین دن تک بلده کھڑکی میں ٹھہرے اور جو شہر میں سال میں قیمر ہوا تھا اس طرح تباہ کر دیا کہ دوسرے بیس سال میں بھی رونق اصلی پر آتا نظر نہیں مختصر یہ کہ ان مکانات کے انهدام کے بعد یہ فیصلہ ہوا کہ چونکہ ہنوز ایک فوج شرپسندوں کی احمد نگر کا محاصرہ کئے ہوئے ہے اس لئے ایک مرتبہ بہاں جا کر ارباب فساد کی واقعی تنیبیہ کی جائے اور از سر نو سامان رسد و مک کے انتقام کے بعد عمان مراجعت پھیری جائے یہ عزم کر کے قصبه، پٹن تک پہنچ، غیر نے امر اکے پاس حیله ساز و کلانچ کر عاجزی و نیاز مندی ظاہر کرنا شروع کی کہ اب آئندہ بندگی و

دولت خواہی سے منہ نہ موڑوں گا۔ جو کچھ ارشاد ہو جرمانہ و پیش کش لے کر سرکار میں پہنچاؤں گا۔ اتفاقاً اس چند روز میں گرانی غلہ کی وجہ سے لشکر میں سخت تنگی پیدا ہو گئی تھی، ادھر یہ خبر پہنچی کہ باغیوں کے جو لوگ قلعہِ احمد گڑ کا محاصرہ کئے ہوئے تھے۔ لشکر ظفر اڑکی روائی کی بیت سے محاصرہ چھوڑ کر قلعہ سے اٹھ آئے اس بنا پر خبر خان کی مدد کے لئے ایک فوج بھیج کر تھوڑا روپیہ مدد خرچ کے طور پر بھیجا اور پورے طور پر مطمین ہو کر مظفر و منصور واپس ہوئے۔ غیر کے بہت زیادہ بجز و زاری کرنے کے بعد طے ہوا کہ جو ملک قدیم سے دربار آگرہ کے تصرف میں تھا اس کے علاوہ چودہ کروڑ دام اور ان حالات سے جو بادشاہی حدود کے متعلق ہیں۔ وصول کریں۔ اور پچاس لاکھ روپیہ بطور پیشکش خزانہ عامرہ میں پہنچائیں الماحصل بادشاہ نے افضل خان کو رخصت کر کے جو جیغہ لعل کر شاہ عباس نے بھیجا تھا اور جس کی تعریف اپنی جگہ لکھی جا چکی ہے مشارکا ایلہ کے ساتھ شاہزادہ کے لئے بھیجا اور قلمدان مرصع افضل خان کو عنایت ہوا۔

### ایران کے سفیروں کو انعام

آقا بیگ و محبت علی بیگ وغیرہ شاہ ایران کے اپنی تیس ہزار روپیہ نقد انعام سے سرفراز ہوئے۔ اسی طرح دوسروں کو بھی ان کی الہیت کے مطابق انعام دیا گیا اور ایک یادگار شاہ کے لئے روائی کی۔

### شاہ عباس کا ایک اور فرستادہ

اسی حال میں قائم بیگ فرستادہ شاہ عباس زمیں بوس ہوا اور ایک خط مشتمل پر مراتب محبت و تیکنی مع سوغات مرسلہ پیش کیا۔

### شاہ بھیان کی گھوڑوں کے لئے درخواست

نظر بیگ آخونڈہ بیگ نے شاہزادہ شاہ بھیان کی عرض داشت پیش کی جس میں بخشش کے گھوڑوں کی التماں کی گئی تھی، راجہ کشفن داس دار و غراء صطبل کو حکم ہوا کہ ہزار راس گھوڑے پندرہ دن کی مدت میں سرکاری طولیہ سے مہیا کر کے روانہ کر دے۔ اس کے ساتھ ہی روم رتن نامی گھوڑا جو روم کے شاہ نے فتح روم کے اموال غنیمت سے اختیاب کر کے بھیجا تھا شاہزادہ کے لئے ارسال

کیا گیا۔

## عاشق کی موت

اس موقع پر معلوم ہوا کہ کلیاں نام کا ایک لوہار اپنی قوم کی ایک عورت پر عاشق ہے۔ ہمیشہ اس کے خیال میں منہمک رہتا ہے اور عشق و شیفٹکی ظاہر کرتا ہے بخلاف اس کے وہ عورت باوجود دیکھ بیوہ ہے ذرا اس کی محبت پر آمادہ نہیں ہوتی اور اس دلدادہ کی محبت اس کے دل پر اثر نہیں کرتی۔ دونوں کو طلب کر کے دریافت کیا ہر چند اس عورت کو ترغیب و تحریص دی، راضی نہ ہوئی۔

لوہار نے فرط محبت سے بے تابانہ کہا۔

”اگر مجھے یقین ہو جائے کہ حضرت اسے مجھے عنایت نہ فرمائیں گے تو میں اپنے آپ کو قلعہ کے شاہ برج سے نیچے گراؤں گا۔“

حضرت نے مزاح فرمایا:

شاہ برج تو بڑی بات ہے اگر تو اس کو مجھ سے نیچے گر پڑے تو میں یہ عورت قطعاً تجھے عنایت کر دوں، ہنوز بات پوری نہ ہوئی تھی کہ بھلی کی طرح دوڑ کر خود کو نیچے گرادیا۔ گرتے ہی چند قطرے خون کے اس کی آنکھوں سے نکلے اور دم نکل گیا۔ اور جو بلا آنکھوں سے اپنے سر لی تھی وہ آنکھوں سے دیکھی۔

## جہانگیر کی طویل بیماری

واتعات گزشتہ میں اشارہ ذکر ہوا تھا کہ جہاں پناہ نے جشن دہرہ کے دن کشمیر میں اپنے اندر گرانی نفس، انقباض طبیعت اور کوتا ہی دم کا احساس کیا تھا۔ یہاں اس کی تفصیل لکھی جاتی ہے۔

ابتداء کثرت بارش اور رطوبت ہوا سے مجرائے نفس میں باسیں جانب دل کے نزد دیک گرانی و گرفتگی ظاہر ہوتی تھی، رفتہ رفتہ اس میں شدت اور امتداد کی شکایت پیدا ہو گئی، جو اطباء لازم تھا ان سے پہلے حکیم روح اللہ آمادہ علاج ہوئے اور تھوڑی گرم دوا میں مناسب علاج استعمال کیس، بظاہر کچھ کم معلوم ہوئی مگر جب پہاڑ سے نکلتے پھر تکلیف میں شدت پیدا ہو گئی۔ اس مرتبہ چند دن تک شیر بز اور شیر شتر استعمال کرایا کسی سے کوئی معتمد بفاکہ نہیں ہوا۔

اسی اثناء میں حکیم رکنا، حاضر ہوا اور نہایت جرأت و انفہار قدرت کے ساتھ علاج میں مصروف ہوا، گرم دلخیک دواؤں پر مدار علاج رکھا، اس کی تدبیروں سے بھی کچھ فائدہ نہیں ہوا، بلکہ حرارت دماغ و مزاج کی خشکی زیادہ ہو گئی چونکہ نشی میں وقت کی محسوس ہوتی تھی اس لئے بھی روزانہ بھی مقدار عادت کے خلاف پینے لگتے تھے۔ رفتہ رفتہ مقدار زیادہ ہو گئی اور اس کا ضرر آغاز کرنا میں محسوس ہوا۔ اس بنا پر لوگ مناسب وقت و حال تدبیروں اور شراب کم کرنے کی فکروں میں مصروف ہوئے اور شراب بذریعہ کم کر کے ناموفق غذاوں سے پرہیز کرایا گیا امید کہ حکیم علی الاطلاق صحت عامل و شفائے کا مل نصیب کرے انبیں دنوں میں شاہزادہ پروین بادپ کی علالت کی خبر سن کر اپنی جاگیر سے آ کر اپنے پدر عالی وقار کی طمائیت و سرعت کا باعث ہوا۔

### جہانگیر کا جشن وزن

25۔ شوال 1030ھ کو جشن وزن آراستہ ہوا، چونکہ اس سال کے آغاز میں صحت و تدریت کے آثار حالت سے ظاہر تھے اس لئے نور محل نے التماں کی کمیرے آدمی اس شاندار جشن کا انتظام کریں۔ یہ استدعا منظور ہوئی۔ اور نہایت سہولت و آسانی کے ساتھ ایک پر ٹکف و شاہانہ جلسہ منعقد ہوا، مزاج شناس خاصوں کی ایک جماعت جو خلوص و جانشناختی کے ساتھ ہمیشہ حاضر خدمت رہتی تھی۔ پرانوں کی طرح شہنشاہ جہانگیر کے گرد پھر رہی تھی۔ سب کو خلعت، کمر و ششیر مرضع و اسپ و فیل و خوانہائے زر نوازش خاص سے سرفراز کیا۔ تلادان سے فارغ ہونے کے بعد زرو جواہر کے خوان ثار کے طریقہ پر اہل شاطو و ارباب استحقاق کے مجمع میں لٹائے گئے۔ جو نک رائے نہیں کو جس نے صحت و تدریتی کامڑہ سنایا تھا اس نے اشرافیوں اور روپیوں سے وزن کیا گیا اور مبلغ پانچ سو مہر اور سات ہزار روپیہ اس مد میں انعام دیا۔

جلسے کے آخر میں جو سامان پیکش کے لئے ترتیب دیا گیا تھا ملاحظہ میں پیش ہوا جواہرات، مرضع آلات، بیاس و دیگر اقسام کی نیس چیزیں جو کچھ پسند ہوئیں قبول کیں فی الجملہ تقریباً دولاکھ روپیہ حساب میں آیا جو نیگم نے اس جشن کے مصارف و انعامات میں صرف کیا۔ یہ روپیہ اموال پیش کش کے علاوہ ہے۔

## راجہ بھاؤ سنگھ کی وفات

اسی تاریخ کو یہ بھی معلوم ہوا کہ راجہ بھاؤ سنگھ کچھواہہ نے صوبہ دکن میں وفات پائی باوجود یکہ جگت سنگھ اس کا بڑا بھائی اور مہا سنگھ اس کا بھتیجا دونوں شراب کی کثرت سے زندگی سے ہاتھ دھو چکے تھے۔ راجہ نے ان سے عبرت نہ لی اور جان شیریں آب تلخ میں ڈبو دی، جوان وجیہ، سنجیدہ اور نیک ذات تھا۔

خواجہ ابو الحسن دکن سے آ کر حضور میں پیش ہوا۔ راقم اقبال نامہ منصب دو ہزاری ذات۔

شش صد سوار پر فائز ہوا۔

## کوہستان کا نگڑہ کی سیر

چودھویں بہن کو مفادات سیتا محل سے چل کر موضع بہلوان میں قیام کیا۔ چونکہ کوہستان کا نگڑہ کے سیر و تماشا کی خواہش بیشہ سے منظر تھی اس لئے لشکر کو اس جگہ چھوڑ کر انہی خدمت اور بندگان مخصوص کی ایک جماعت ساتھ لے کر قلعہ مذکور کی سیر کروانہ ہوئے چونکہ اعتماد الدولہ کی پیاری سخت تھی اس لئے اس کو لشکر میں چھوڑ کر صادق خاں میر بخشی کو مشارا الیہ کی حفاظت و خبر گیری کے لئے مقرر کیا۔

## اعتماد الدولہ کا وقت آخر

دوسرے دن خبر طلبی کہ اعتماد الدولہ کا وقت آخر ہے۔ یاس کی علاشیں چہرہ سے نمودار ہیں اس لئے نور جہاں بیگم کے اضطراب و گرانی خاطر کے خیال سے اٹے قدموں واپس ہوئے اور دن کے آخر حصہ میں اعتماد الدولہ کو دیکھنے میتھے، سکرات کا وقت تھا، بھی ہوش آ جاتا تھا بھی بیہوشی ہو جاتی تھی۔ نور جہاں بیگم نے جہاں گیر کی طرف اشارہ کر کے پوچھا ”ان کو پہچانتے ہو“ ایسے وقت میں اس نے انوری کا یہ شعر پڑھا۔

آنکہ نایبیائے مادر زاد اگر حاضر شود  
در جبین عالم آرائش به بیند مہتری  
دو تین گھنٹی کے بعد رحمت الہی نے اپنی آغوش میں لے لیا۔ حق شناس بادشاہ نے اس کہن خدمت کی مغفرت کی دعائیں اور اس کی قوم اور فرزندوں میں سے اکتالیس شخصوں کو خلعت دیا۔  
کا نگڑہ کی سیر

دوسرے دن پھر اسی عزم کے ساتھ قلعہ کا نگڑہ کی سیر کو مگنے۔ چار منزل پر دریائے ماں گنگا کا ساحل تھا۔ وہیں لشکر شاہی کے خیئے نصب ہوئے اس منزل میں راجہ جنبا کی پیش نظر ملاحظہ میں لائی گئی۔ اس کا ملک کا نگڑہ سے کچیں کوس دور ہے اور اس کوہستان میں اس سے عمدہ کوئی زمیندار نہیں اس جگہ سخت اور دشوار گز ارگھائیاں ہیں۔ یہاں کے زمینداروں نے ابھی تک کسی بادشاہ کی اطاعت نہیں کی۔ اس کا بھائی جو راجہ کی طرف سے پیش کش لایا تھا۔ شاہان نوازوں سے

سرفراز ہوا۔

## شاعرِ اسلام کی ترویج کا حکم

ماہ مذکور کی چوبیسویں کو قلعہ کے اوپر آ کر حکم دیا کہ قاضی، میر عدل اور ان کے علاوہ اور جو علمائے اسلام حاضر رکھب ہوں شعائر اسلام و شعار دین متعین محمدی اس قلعہ میں عمل میں لائیں۔ توفیق الہی سے اذان، خطبہ خوانی وغیرہ جو اس قلعہ کی ابتداء سے اب تک وقوع میں نہیں آئی تھی یہ سب باتیں اسی وقت عمل میں لائی گئیں۔ چہا تکر نے خدا کی اس شاندار اور مخصوص مہربانی پر جو کسی بادشاہ کو میسر نہ تھی، ہنگر کے بعدے ادا کئے اور کہا کہ قلعہ کے اندر ایک بڑی مسجد تعمیر کی جائے۔

## قلعہ کا نگذراہ کے مختصر حالات

قلعہ کا نگذراہ ایک بلند پہاڑ پر واقع ہے، اس کا استحکام اور مضبوطی اس حد تک ہے کہ جب تک خوراک اور تمام سامان قلعہ داری اہل قلعہ کو حاصل ہوں اس کے دامن میں تک دست تصرف نہیں پہنچ سکتا اور کمنڈ پیر اس کی تحریر سے کتابہ رہتی ہے۔ اگرچہ بعض جگہ کئی بڑے سوراخ پر گئے ہیں۔ جہاں توپ و تفنگ کا اثر پہنچ سکتا ہے لیکن اس سے اہل قلعہ کو کوئی نقصان نہیں پہنچتا اور وہ وہاں سے دوسری جگہ نقل مکانی کر کے اس کے خطرہ سے محفوظ رہ سکتے ہیں۔

اس قلعہ میں تینیں برج اور سات دروازے ہیں۔ اس کے اندر کا دور ایک کوس پندرہ طناب ہے، طول پاؤ کوس دو طناب اور عرض بائیس طناب سے زیادہ اور پندرہ سے کم نہیں، بلندی ایک سو پودہ درجہ ہے۔

قلعہ کے اندر دو حوض ہیں، قلعہ کی سری سے فارغ ہونے کے بعد رہگا کے بت خانے کی سیر کا نیال ہوا، یہ بتخانہ بخون کے نام سے مشہور ہے، ایک عالم بادیہ ضلالت میں سرگشتہ ہے بدجنت بے دینوں سے قطع نظر کر کے دیکھو کہ ان کا طریقہ ہی بت پرستی ہے تو بہت سے عوام اہل اسلام بھی دور راز مسافتیں طے کر کے بھینٹ لے جاتے ہیں اور اس سنگ سیاہ کی پرستش سے جوان کے دل سے زیادہ کالا ہے اور برکت حاصل کرنی چاہتے ہیں۔

اس بت خانے کے پاس دامن کوہ میں بظاہر گندک کی کان معلوم ہوتی ہے اس کی حرارت و

تابش کے اثر سے ہمیشہ آگ کے شعلے نکلتے رہتے ہیں۔ مگر اس لوگ اس کو جو لاکھی کہہ کر بست کی  
کرامت قرار دیتے ہیں۔ اور عوام الناس کو دھوکا دیتے ہیں۔

ہندوؤں کا قول ہے کہ جب مہادیو جی کی بیوی کی عمر پوری ہوئی تو مہادیو نے اس دل بیٹھی و  
تعلق کی وجہ سے جو اس کے ساتھ تھی اس کی لاش کندھے پر رکھی اور مدتلوں ساتھ لئے دنیا میں  
پھرتے رہے۔ جب اس طرح ایک زمانہ ہو گیا ترکیب بدن میں انتشار پیدا ہوا، اعضا ایک  
دوسرے سے جدا ہو کر گئے جو عضو جس جگہ گر گیا، عضو کی عزت و بزرگی کے لحاظ سے اس جگہ کی  
حرمت و تعظیم کی گئی۔ چونکہ سینہ جو تمام اعضا کے مقابلے میں زیادہ شریف ہے اس جگہ آ کر گرا تھا  
اس لئے اس جگہ کی دوسری بھجوں کی بہ نسبت زیادہ عزت کی جاتی ہے۔

بعضوں کا خیال ہے کہ یہ پتھر جواب ان گمراہوں کا معبد ہے، وہ پتھرنیں ہے جو پہلے تھا بلکہ  
جو پتھر قدیم سے تھا اس کو اہل اسلام کے لشکر نے یہاں سے اٹھا کر دریا میں پھینک دیا۔ چونکہ کوئی  
شخص پتھر تک نہ پہنچ سکتا تھا اور مدتلوں سے کفر و شرک کی بیانادنیا سے اٹھ گئی تھی ایک برہمن پچاری  
نے اپنی دکان چلانے کے لئے ایک پوشیدہ جگہ یہ پتھر تیار کر کے رابطہ وقت سے کہا کہ میں نے ذرگا  
کو خواب میں دیکھا کہ وہ مجھ سے کہہ رہا ہے کہ وہ پتھر فلان مقام پر پھینکا ہے اب میرے ظاہر  
ہونے کا وقت آ گیا ہے۔ مجھے وہاں سے اٹھا کر میرے مناسب حال جگہ پر رکھ دے اور حفاظت  
کر۔ رابطہ نے مکاری اور روپیہ کی طمع میں جو بھائشوں سے پوری ہو سکتی تھی برہمن کی بات کا اعتبار کر  
کے کچھ لوگوں کو اس کے ساتھ بھیج دیا کہ اس پتھر کو بڑی عزت و شان کے ساتھ لا کر اس جگہ نصب  
کریں۔ اور اس طرح از سرنگ مرگ ای وضلاالت کی دوکان گئی۔ والعلم عند اللہ۔

### اعتماد الدولہ کی جا گیر نور جہاں کے تصرف میں

اسی تاریخ کو اعتماد الدولہ کی جا گیر حشم اور تمام اسباب ریاست و امارت نور جہاں بیگم کو عطا  
ہوا۔ خواجہ ابو الحسن دیوانی کل کے منصب عالی پر فائز ہوا۔

### سلطان خرسو کا انتقال

اسی حال میں مخبران صوبہ دکن کی عرضیوں سے حضور میں خبر پہنچی کہ سلطان خرسو بیسویں

بہن کو درد قونٹ کے عارضہ میں انتقال کر گئے۔ اس سے پہلے قراول متین ہوئے تھے کہ مقام کر جہاک میں شکار قرغہ کا انتظام کریں جب معلوم ہوا کہ انتظام مکمل ہے۔ شکار میں مصروف ہو کر ایک سو ایکس پہاڑی مینڈ ہے اور مارخور بکرے اور چکارے شکار کئے۔

## ستہوں سال

شب دوشنبہ 8۔ جمادی الاول 1031ھ کو تحریل آفتاب کے وقت جلوس کے ستہوں سال کی ابتداء ہوئی۔ اس دن آصف خاں منصب شش ہزاری ذات و سوار پر مقرر ہوا چالیس ہزار روپیہ نینل بیگ ایٹھی کو دیا گیا۔

### دارائے ایران کا ارادہ تغیر قندھار

اس دوران میں سنگیا کہ دارائے ایران نے تغیر قندھار کا ارادہ کیا ہے۔ ہر چند یہ بات گزشتہ موجودہ تعلقات کے اعتبار سے بہت زیادہ بعد از قیاس معلوم ہوتی تھی۔ تاہم چونکہ حزم و احتیاط شرط چہانداری و لازمہ سلطنت ہے زین العابدین بخشی احمدیان فرمان کے ساتھ شاہزادہ شاہجہاں کے پاس بھیجا گیا، کہ عساکر ظفر پناہ، فیلان کوہ شکوہ اور ایک شاہزادار توپ خانہ کے ساتھ بہت جلد حاضر ہوں۔

انہیں ایام میں مہابت خاں کابل سے آ کر آستان بوس ہوا، حکیم مومنا نے مہابت خاں کے وسیلہ سے شرف طازمت حاصل کیا اور قدرت و دلیری ظاہر کر کے پادشاہ کے علاج کی خدمت اپنے ذمہ لی، پھر چند ہی روز کے بعد جب کہ آثار صحت ہو یہاں ہوئے مہابت خاں کو صوبہ کابل جانے کی اجازت ملی۔

اعتبار خاں خواجه سرا، بخیزداری ذات و پر ہزار نسوار کے منصب پر فائز ہوا، چونکہ بڑھا اور خمیدہ کمر ہو گیا تھا اور صفر سفی سے چہاں پناہ کی خدمت گزداری اسی سے مخصوص تھی اس لئے بر عایت خاص اکبر آباد کا صاحب صوبہ مقرر کر کے خزانہ اور قلعہ کی نگرانی بھی اسی کو تفویض ہوئی (انیں فرودی کو بیرون پکھلی جشن نوروز آ راستہ ہوا اور دوسری اردوی بہشت کو کشیر کے خطہ، دلپذیر میں

داخل ہوئے)۔

### شاہ عباس قندھار میں

اتنے میں خانہ جہاں کی عرض داشت ملکان سے پہنچی کہ شاہ عباس عراق و خراسان کے شکروں اور قلعہ گیری کے آلات و اسیاب کے ساتھ قندھار پہنچ کر قلعہ کے حصارہ میں مشغول ہے، اور خواجہ عبدالعزیز نقشبندی تین ہزار جوانوں کے ساتھ قلعہ بند ہو گیا ہے۔ دیکھنے اس کے بعد کیا ہو۔“

زین العابدین جو شاہزادہ جو اس بخت کو لینے بھیجا گیا تھا۔ اسی تاریخ کو حاضر ہوا اور عرض کی کہ شاہزادہ کی سواری برہانپور سے قلعہ ماٹو پہنچ چکی ہے جو نکہ بارش کا موسم نزدیک ہے اس لئے ایام بر شگاں قلعہ ماٹو میں گزار کر متوجہ خدمت ہوں گے۔

میرزا رستم صفوی کو حکم ہوا کہ پہلے لاہور پہنچ کر قندھار کے لئے لشکر تیار کرے اور ایک لاکھ روپیہ تیاری کے لئے دیئے گئے۔

پہلے فرمان ہوا تھا کہ جب دکن کا لشکر فتح دنیسرت کے ساتھ واپس ہو تو معتمد خاں بخشی بجلت حاضر ہو چنا تھا اس تاریخ کو معتمد خاں حاضر ہوا۔

### دانہ، مراد ارید کی گمشدگی اور دستیابی

اسی زمانہ میں ایک عجیب واقعہ ہوا۔ حرم سراۓ دولت میں ایک دانہ، مراد ارید، جس کی قیمت چودہ پندرہ ہزار روپیہ تھی گم ہو گیا۔ جو نک رائے نجم نے عرض کی کہ انہیں دو تین دنوں میں مل جائے گا۔ صادق رتال نے کہا اسی دو دن میں اسکی جگہ سے حاصل ہو گا جو صفائی دپا کیزگی سے متفق ہو گی، مثلاً عبادت خانہ یا وہ جگہ جو نماز و شعی وغیرہ سے مخصوص ہو، ایک رتالہ عورت نے پیشتناوی کی دو ہی تین دن میں مل جائے گا اور ایک گورے رنگ کی خوب دعورت خوشی مسکراتی ہوئی ہاتھ میں رکھ دے گی۔

اتفاقاً تیرے دن وہی مراد ارید ایک ترک کنیز نے عبادت خانہ میں پایا اور نہایت خوشی کے ساتھ تبسم کنان لا کر دیا۔ تینوں کا قول صحیح لکھا۔

## ایک فتنہ

اس عرصے میں شاہزادہ نے پر گندھوں پورا پنی جا کیر میں منظور کرا کے دریا افغان کو وہاں کی حکومت پر معین کیا شاہزادہ کی عرض داشت تو پختے سے پہلے دھول پور حسب انتہا نو محل شہر یار کی جا کیر میں بطور تختواہ مقرر تھا۔ اور شریف الملک ملازم شہر یار قلعہ دھول پور پر متصرف تھا، اسی حال میں دریا پہنچا اور چاہا کہ قلعہ پر قابض ہو، دونوں میں لڑائی چھڑ گئی، اثنائے قاتل میں ایک تیر شریف الملک کی آنکھ میں لگا جس سے وہ اندھا ہو گیا۔ اس واقعہ سے بیگم خنت ناراض ہوئی اور اس طرح زمان کو ایک فتنہ تباہہ ہاتھ آیا۔

## شاہی قاتل کی لاہور کروائگی

چھپیں امرداد ماہ الہی کو لاہور کی طرف کوچ ہوا، نو محل کی فتنہ پر داڑی و شور سطلی سے تقدح ار کی خدمت شہر یار کو تقویض ہوئی، بارہ ہزاری ذات و آٹھ ہزار سوار منصب ہوا اور طے پایا کہ میرزا رستم شاہزادہ کا اتنا لیق اور لشکر کا سپہ سالار ہوا اور لاہور پہلے پہنچ کر سپاہ کی فراہمی میں صروف رہے۔

مقام ہیرا پور میں اعتقاد خان کشیر کی صاحب صوکی پر مامور ہوا، کنور سکھ، راجہ کشتوار کو قید سے آزاد کر کے پھر ملک کشتوار دیا گیا۔ اور قرار پایا گیا کہ زعفران اور شکاری جانور خالصہ میں ضبط کر لئے جائیں گے۔

## ریشہ دوانیاں

جب دریائے چناب سے عبور ہو گیا تو میرزا رستم نے لاہور سے آ کر حضوری حاصل کی، اسی تاریخ افضل خان دیوان نے شاہزادہ شاہجہان کی عرض داشت لا کر پیش کی، اس خلف خاندان خلافت کی تمام بہت اسی پر صروف رہی کہ شورش کا جو غبار بلند ہوا ہے زمی و ملامحت کی آپاشی سے بیٹھ جائے اور حیاد ادب کا پردہ درمیان سے نہ اٹھنے پائے، اس کے بعد انہیں مسدودوں کا ارادہ یہ ہوا کہ جانشین سے شورش و فساد پیدا ہو، اور شہر یار کو پیش پیش رکھنے اور تربیت کرنے کا موقع مل جائے۔

ان بداندیشوں نے آصف خاں پر شاہجہان کی طرفداری کا اتهام لگا رکھا تھا اور بیگم کا دل حیله پردازی سے نفواد و دور از کار باتیں کہہ کر اس سے مخرف کر دیا تھا اس لئے جب کبھی اس قسم کا ذکر ہوتا آصف خاں خاموشی میں اپنی عزت جان کر لب نکھولتا اور اہل فساد میدان خالی پا کر فتنہ انگیزی کی کوشش کرتے مگر چونکہ خود اس کے اہل نہ تھے اس لئے ان لوگوں نے بیگم کو اس پر آمادہ کیا کہ مہابت خاں کو جو مدت سے آصف خاں کے ساتھ خصوصت رکھتا ہے اور شاہجہان کے ساتھ اسے خلوص نہیں کابل سے طلب کرنا چاہئے تاکہ فتنہ و فساد کے انتظامات کی تحریکیں کرے۔

### مہابت خاں کے عذرات

اور عجیب بات یہ ہے کہ ہر چند فرائیں اور بیگم کے مہرشدہ احکام مہابت خاں کی طلبی میں صادر ہوتے تھے سابقہ تعلقات و حالات پر نظر کر کے وہ اس کے سانحکو معقول وجود کے ساتھ دلنشیں نہ کر سکتا تھا۔ نہ اسے آنے کی جرأت ہوتی تھی۔ اور نور جہاں بیگم کی خدمت میں عرض داشتیں بھیج کر عرض کرتا تھا کہ جب تک آصف خاں حضور میں رہے۔ میرا آنا ممکن نہیں، اگر حقیقت میں دولت شاہجہانی کی تباہی کا قصد مضموم ہے تو آصف خاں کو صوبہ بنگال بھیج دینا چاہئے اور معتمد خاں کو جو شاہجہان کا خلیفہ بیعت ہے سزا دینا چاہئے تاکہ میں آنے کی جرأت کر کے اس شغل اہم کی ذمہ داری لوں۔

اس مشورہ پر عمل ہوا اور امان اللہ خاں پر مہابت خاں کو منصب سہ ہزاری ذات و یکہزار و ہفت صد سوار پر سرفراز کر کے حکم دیا کہ اپنے باپ کی جگہ نیابت کابل میں رہے اور مہابت خاں تنہا حاضر ہو۔

اس وقت جبکہ جلوس شاہی لا ہو رہا تھا، عبداللہ خاں اپنے محل جا گیر سے آ کر آستاں بوس ہوا۔

نائبان دیوان اعلیٰ کو حکم ہوا کہ شاہجہان کے محل متعلقہ جو علاقہ حصہ اور دو آب وغیرہ کے درمیان واقع ہیں شہریار کی جا گیر میں دیدیئے جائیں اور (شاہجہان) ان محل کی جا گیر کے بد لے صوبہ دکن، گجرات اور مالوہ میں سے جہاں چاہیں متصرف ہو جائیں۔

## شاہجہاں کے لئے نیافرمان

فضل خاں نے ہر چند اس فساد کی اصلاح میں سعی کی کوئی نتیجہ نہ لکھا اور بیگم نے بات کرنے کی بھی اجازت نہ دی، یونہی بے حصول مقصود و اپسی کا حکم دے کر شاہزادہ شاہجہاں کے لئے فرمان جاری کر دیا کہ صوبہ دکن و گجرات و مالوہ آل فرزند کو عنایت ہوا، ان محل میں سے جس جاگہ چاہیں اپنے رہنے کا انتظام کر کے ان حدود کے لفظ و نقش میں مشغول ہوں اور جس فوج کو ہم نے قتلہ ہار کی یورش کے لئے طلب کیا ہے۔ جلد روانہ کریں۔ اگرچہ یہ احکام جہاں تک پہنچ بادشاہ سے منسوب کئے جاتے تھے لیکن ان کو حضرت کے ارادہ و اختیار سے کوئی تعلق نہ تھا، سب بیگم کے ساتھ دپرداخت تھے۔

ان سب باتوں سے اصل غرض یہ تھی کہ اگر شاہجہاں جا گیر کی ضبطی اور آدمیوں کی علیحدگی پر راضی ہو کر اس حکم و تقدیم کو برداشت کر لیں تو تھوڑے ہی دنوں میں ان کی جمیعت و سامان میں بڑا فتوپیدا ہو جائے گا۔ اور اگر اس طرح مزاج شورش پر آمادہ ہو جائے اور خداوند چاہی و قبلہ حقیقی کے ساتھ سوئے ادب و گستاخی کی جرأت کریں تو حضرت پر لازم و واجب ہو گا کہ اس طرف توجہ کریں (دیکھیں فتنہ پرداز زمانہ کی انیرنگیاں دکھائے اور کیا واقعات پیش آئیں)

## ملتان سے خان جہاں کی آمد

اس زمانے میں خان جہاں فرمان کے مطابق ملتان سے آ کر باریاب ہوا، ہزار مہر اور ہزار روپیہ بصیرہ نذر اور اٹھارہ عراقی گھوڑے برسم پیکش پیش کئے۔  
حیدر بیگ اور ولی بیگ شاہ عباس کے فرستادے حاضر ہو کر ایک محبت افراد اسلام ملاحظہ میں لائے اور اسی وقت خلعت اور خرچ دے کر رخصت کر دیئے گئے۔

## خان جہاں کی ملتان کو رو انگی

خان جہاں کو جو بعض مصلحتوں سے رخصت کا طالب تھا اپنے فیل و شمشیر اور خیبر مرصع عنايت کر کے بطور مقدمہ لائیش معین کیا اور حکم ہوا کہ جب تک شہر یار نہ آ جائے ملتان میں شہر کر حکم کا انتظار کرے۔ اور آصف خاں کو دارالخلافہ آگرہ بھیجا کہ تمام خزانہ اشرفتی و روپیہ جو عرش

آشیانی کے آغاز سلطنت سے اب تک فراہم ہوئے ہوں لائے۔ اور اس بھیجنے کا اصلی مطلب اس کو اپنے پاس سے جدا کرنا تھا جیسا کہ مہابت خاں نے اتباس کی تھی اور اس سے قبل موقع پر اس کا ذکر ہو چکا ہے۔

### صوبہ بہار سے شاہزادہ پرویز کی طلبی

شریف، وکیل شاہزادہ پرویز کو ایما ہوا کہ بہت جلد شہزادہ کو صوبہ بہار کے لشکر کے ساتھ ہمارے پاس روانہ کرے، ایک فرمان خط خاص سے لکھ کر آنے کی بہت تاکید کی۔

### شاہجہاں کو نصیحت

ان ایام میں جبکہ مزاج شاہی کی قدر مرکز اعتدال سے مخفف تھا اور شاہ عباس کا تنیر قدھار کے لئے آناموجب و حشت و پریشانی تھا شاہجہاں کی طرف سے ہمیشنا مناسب باشیں سن کر طبیعت منتشر ہو جاتی تھی اور یہ سانحہ جہاں پناہ پر سخت گراں تھا۔ مجبور اموسی خاں کو اس کو کب مراد کے (شاہجہاں) پاس بھیج کر اس کی زبانی ہوش افزان صحیحیں کہلابھیجیں اور خان موصوف کو حکم ہوا کہ باطنی ارادوں اور دلی مقاصد سے واقف ہو کر حاضر خدمت ہوتا کہ جو کچھ مقتضائے وقت ہو عمل میں لایا جائے۔

### شاہجہاں کی طرف سے مختلف اندیشہ

اس تاریخ کو مہابت خاں نے کابل سے آ کر خلوت میں عرض کی کہ جب تک معتمد خاں درمیان میں ہے شاہجہاں کا ہنگامہ فرو ہونا محال معلوم ہوتا ہے۔ اگر حضرت صریح اس کے قتل پر راضی نہ ہوں تو کسی کام کے بہانہ سے کابل روانہ کریں تاکہ میں اس کا خاتمه کر دوں۔ اسی حال میں آگرہ سے اعتبار خاں کی عرضی پہنچی کہ شاہجہاں بہت سے لشکر کے ساتھ مانڈو سے اس طرف آ رہے ہیں جو ارشاد والا ہو اس پر عمل کیا جائے۔ اس بنابرائے صواب نما کا اتفاق ہوا کہ سیر و شکار کے بہانے سے دریائے سلطان پور تک چنانچاہئے پھر جو کچھ پردة غیب سے ظاہر ہو اس کے مناسب عمل کیا جائے۔

## دارالخلافہ آگرہ کو روائی

یہ عزم کر کے ستر ہویں، بہن کو حضرت آگرہ کی جانب روانہ ہوئے اسی حال میں اعتبار خان اور دیگر خدام کی عرض داشت آگرہ سے موصول ہوئی کہ چونکہ شاہزادہ شاہجہاں کا موکب منصور نہایت عجلت کے ساتھ ان حدود کی طرف متوجہ ہے خان خاناں اور اس کا بیٹا داراب خاں مع دوسرے امراء متعینہ صوبہ دکن کے ان کے ساتھ ہے اس لئے خزان لانا اور آصف خاں کو روانہ کرنا صلاح نہ دیکھ کر احتیاط اپرجن و فصیل وغیرہ کے استحکام میں مصروفیت رہی۔

## شاہجہاں کی جنگ پر آمادگی

اس عرضی کے ساتھ ہی آصف خاں بھی پہنچا۔ اور شاہجہاں کے آنے کی کماحدہ تحقیق ہو گئی، اب آگرہ کی جانب بادشاہ کی روائی تمام مصالح پر مقدم بھی گئی۔ اس لئے دریائے سلطانپور سے عبور کرنا پڑا۔

الحاصل نور جہاں بیگم کی قفسہ سازی سے یہاں تک نوبت پہنچی، نسبت شہریاری کی شامت وجہ شورش بن گئی، جو فرزند اخلاص و رضا جوئی کا دستورِ اعمل تھا اس کو زور و تختی سے جنگ و مقابلہ پر آمادہ کیا گیا اور اپنے بادشاہ کو کبریٰ میں نہایت ضعف و علالت کے باوجود ایسی ہوا میں جو مزاج کے سخت ناموافق تھی بیٹے کے ساتھ جنگ کی ترغیب دی اس کی پروانہ کی جس جانب بھی چشم رخ پہنچ گا اسی دولت کا نقصان ہو گا اور سوائے ندامت کے کوئی نتیجہ نہ برآمد ہو گا۔ جن لوگوں کو سالہا تربیت کر کے امارت کے رتبہ پر پہنچایا چاہئے تھا کہ وہ شاہزادہ کے ہر کا بقدح اس کے جو آبروئے سلطنت ہے ایک دوسرے سے سبقت لے جاتے ہیں ان کو جنگ خاکی میں ضائع کیا۔

## درباری قید میں

اس وقت چندار باب فادنے جو اس عدالت کے بیچ بور ہے تھے عرض کی کرحم خاں خوجہ سرا، خلیل بیگ، ذوالقدر اور فدا کی خاں میر تو زک شاہزادہ کے ساتھ مر اسلت رکھتے ہیں۔ چونکہ وقت انعامض و چشم پوشی کا مقتضانہ تھا اس لئے تینوں کی نسبت قید کا حکم دیا۔

## خلیل بیک اور محروم خاں کا قتل

میر زار تم نے عداوت کی پناپر خلیل بیک کی منافقت کی قسم کھائی۔ نور الدین قلی نے بھی اس کے ساتھ جموئی گواہی دی۔ اسی طرح ابوسعید نے محروم خاں خواجه سرا سے خیانت کر کے چند باتیں جس سے بوئے خون آتی تھی عرض کیں اور پریشانی و ناسازی مزاج کے عالم میں ان دونوں بیچاروں کے قتل کا حکم ہوا۔ مہابت خاں نے جوان مظلوم تہمت زدوں کی ہلاکت کے درپے تھا بے تامل و توقف تھج کر دیا۔ صرف فدائی خاں کی جان چب زبانی سے نجگانی اور قتل سے محفوظ رہا۔

## نوارِ اکبر آباد میں شاہجہاں کا پڑاؤ

اس اثناء میں دارالخلافہ سے اعتبار خاں کی عرضی گزری کہ شاہجہاں ایک بے شمار لشکر کے ساتھ نواحِ اکبر آباد میں آ کر فتح پور میں توقف پذیر ہیں۔ اور موسوی خاں نے فتح پور میں ملازمت حاصل کر کے احکام شاہی پہنچا دیئے اور مقرر ہوا ہے کہ قاضی عبدالعزیز مشارل آلیہ کی رفتات میں متوجہ ہو کر شاہجہاں کا مطلب خدمت والا میں پہنچائے۔

صورتِ واقعہ یہ تھی کہ جب افضل خاں سے دربار میں کوئی کام نہ لکلا۔ ہر چند اصلاح فساد کی کوشش کی کوئی نتیجہ نہ لکلا تو مجبوراً مایوس واپس ہوا اور نیکم نے زدای و مخاصمت سے شاہجہاں کی جا گیر کے محال ظلم و تعدی سے ضبط کر کے شہریار کی تختواہ میں دے دیئے۔ اور جب نامناسب اور اشتعال انگیز باتیں حضرت کی بے التفافی اور نیکم کی بداندیشی کی نسبت شاہ جواد بخت کو پہنچیں اور یقین ہو گیا کہ چتنی نرمی اور برداری کام میں لائی جائے گی عاجزی و کمزوری سمجھ کر تعدی و تھکم میں اضافہ کیا جائے گا۔ اور اب جو لوگ بڑی امید میں لے کر اکٹھا ہو گئے ہیں حالات سے مایوس ہو کر بیوقافی کریں گے اس وقت دشواری ہو گی۔ لامحالہ خاطر صلاح انڈیش میں یہ آئی کہ شاہزادہ پرویز کے پہنچنے اور اطراف و اقطار ممالک سے لشکر جمع ہونے سے پہلے پدر بزرگوار کی خدمت میں جانا چاہئے۔ ممکن ہے کہ یہ جاب درمیان سے اٹھ جائے اور بیہاں تک نوبت نہ آئے کہ طرفین کو ندامت ہو۔

خنقر یہ کہ دریائے لو دیانہ کے کنارے موسوی خاں قاضی عبدالعزیز کے ساتھ پہنچا چونکہ مزاج شاہی نور محل کی تحریک و فساد انگلیزی سے مکدر ہو چکا تھا اس لئے قاضی گفتگو کی اجازت نہ دے کر مہابت خاں کے حوالہ کیا کر قید میں رکھے۔

### اشائے راہ میں دولت خواہوں کا استقبال

جب قافلہ جہانگیری سر ہند سے آگے بڑھا امراء اور تمام بندگان دولت اپنی جاگیر کے محل سے آکر زمیں بوس ہوئے۔ جن میں سے راجہ زنگدی یو یونڈیلہ نے فوج آ راستہ کر کے ملاحظہ میں پیش کی۔ آصف خاں کرنال میں حاضر خدمت ہوا، نوازش خاں پر سعید خاں نے مجرمات سے آ کر حاضری دی۔ غرضیکہ دارالملک دہلی پہنچنے تک بہت سی جمعیت سایہ دولت میں جمع ہو گئی۔ سید بہود بخاری، صدر خاں، اور راجہ کشن داس دہلی میں حاضر خدمت ہوئے۔ باقر خاں نے صوبہ اودھ سے ایک آ راستہ فوج لا کر پیش کی، راجہ گردھر پر رائے میں درباری نے ملازمت حاصل کی۔

اس یورش میں تدبیر امور و ترتیب افواج کا مدار مہابت خاں کی صواب دید پر موقوف تھا، فوج ہر اول کی سرداری عبداللہ خاں کے تفویض تھی۔ اس کی نسبت حکم تھا کہ لٹکر سے ایک کوس آگے اترا کرے اور اخبار رسانی اور راستوں کے انتظام کی خدمت بھی اسی کے متعلق رہے۔

## اٹھارہواں سال

شب چارشنبہ 20- جمادی الاول 1032ھ کو نوروز کے وقت جلوس کا اٹھارہواں سال آغاز ہوا۔

رجب بے گنگہ نبیرہ راجہ مان سنگھ اپنے دھن سے آ کر سندھ میں باریاب ہوا، اس وقت خبر آئی کہ شاہزادہ والا شکوہ اپنی سعادت جلی و حق شناسی سے طلبیں کر سکے کہ اس لشکر و جمعیت کے ساتھ مقابلہ پر آئیں مبادا کر ایسی نوبت آئی جس کا تدارک مشکل ہو، مجبور اراہ راست سے جدا ہو کر خان خنان اور بہت سے خدام کے ساتھ پر گز کوٹلہ کی طرف روانہ ہو گئے جو مشہور رستے سے باہمیں جانب میں کوس کے فاصلہ پر واقع ہے۔

### شاہجہاں کی صلح جوئی

چونکہ عبداللہ خاں نے یہ تصفیہ کیا تھا کہ جب افواج باہم نزدیک ہوں اور قابو ملے تو خود کو شاہجہاں کی خدمت میں پہنچاؤں اس لئے شاہزادہ نے راجہ بکر ماجیت، داراب خاں پر خان خنان اور بہت سے ملازموں کو لشکر منصور کے مقابلہ میں چھوڑا اور اس سے مطہر نظریہ تھا کہ اگر بیگم کی تحریک سے کوئی فوج مقابلہ و مقابلہ کے لئے نامزد ہو تو یہ لوگ اس کو نظر میں رکھیں تاکہ اس فساد کا گرد و غبار جو ناجائز مانہ کی قند کاری سے برپا ہو گیا ہے۔ لطف و مدارات کی بدولت دفع ہو جائے اور تمام کام پسندیدہ طریقے پر طے ہو جائیں۔

ادھر بیگم نے مہابت خاں کی تحریک سے آصف خاں، عبداللہ خاں، خواجه ابو الحسن لشکر خاں، اور نوازش خاں وغیرہ کو پھیس ہزار سواروں کے ساتھ مقابلہ پر بھیجا، اب راجہ بکر ماجیت اور داراب

خال بھی افواج ترتیب دے کر سامنے آئے۔ عبداللہ خاں جو فرصت کا منتظر تھا، موقع غیمت جان کر، گھوڑا دوڑاتا شاہزادہ کے لشکر میں شامل ہو گیا۔

### ایک معزک

اس مختصر معزک میں زبردست خال، شیر محلہ، شیر پنج پر شیر محلہ، محمد حسین برادر خواجہ جہاں اور نور الزماں پسر اسد خاں معموری عبداللہ خاں کی فوج سے مارے گئے۔ راجہ بکر ماجیت جو عبداللہ خاں کے ارادہ سے آگاہ تھا داراب خاں کے پاس دوڑا کہ اس کے آنے کی خوش خبری پہنچائے۔ مگر قضاۓ تاک میں تھی یہ ارادہ پورا نہ ہو سکا، اور کسی نامعلوم شخص کی گولی نے راجہ کا کام تمام کر دیا۔ راجہ کے ختم ہوتے ہی انتظام افواج کا شیرازہ برہم ہو گیا۔ باوجود یہ کہ عبداللہ خاں جیسا شخص فوج ہراول کی سرداری کو دیران کر کے شاہزادہ کی خدمت میں پہنچ کا تھا تاہم داراب خاں اور دوسرے سردار ان لشکر پاؤں نہ جما سکے۔

اس طرف عبداللہ خاں کے آنے سے افواج کا انتظام خراب ہو گیا اس طرف راجہ بکر ماجیت کے مارے جانے سے دست و دل بیکار ہو گئے۔ آخر دن کو طرفین کی فوجیں اپنی جگہ مقیم ہوئیں۔

غرض ان حالات میں حضرت شہنشاہ جہانگیر کی جمعیت حوالی اکبر آباد سے گزر کرا جیسی روادن ہوئی شاہجہاں نے ماٹو کارخ کیا۔

تلاab فتح پور کے کنارے اعتبار خاں خواجہ سرانے آستان سلطنت پر حاضر ہوا۔ چونکہ قلعہ آگرہ کی حفاظت میں شرائط و لوازم بندگی میں پیش از پیش ضرورت تند ہی کی تھی اس لئے نوازش خروانہ سے مرادوں میں کامیاب ہوا، حضرت نے شش ہزاری ذات و پنج ہزار سوار منصب عنایت کر کے خلعت میں شیشیر مرصع اور اسپ و فیل خاصہ مرحمت کیا اور واپسی کی اجازت دی۔

### شاہزادہ پروین کی حاضری

دس اردوی بہشت کو حوالی پر گئے ہندوں میں پڑا ہوا، چونکہ شاہزادہ پروین افواج لشکر میں آچکا تھا، اس لئے حکم ہوا کہ امراء عظام استقبال کریں، ماہ مذکور کی گیارہویں کو نصف روز گزرنے

کے بعد اختر شناسوں کے مشورہ سے اچھی ساعت میں شاہزادہ نے باپ کی خدمت میں حاضری دی باپ نے بڑے شوق و محبت سے آغوش میں لے کر نہایت شفقت ظاہر کی۔ اسی موقع پر صادق خان بخشی صوبہ پنجاب کی حکومت و حرast پر فائز ہوا۔ اسی حالت میں اطلاع پہنچی کہ میرزا بدلیع الزماں پر میرزا شاہزاد خوج علاقہ، پٹن گجرات میں جا گیردار تھا، ایک شب کو اس کے چھوٹے بھائیوں نے بخبری کی حالت میں زخم کر کے اس کو قتل کر دala۔

اس اطلاع کے بعد ہی اس کے بھائی اس کی حقیقی ماں کے ساتھ جہاں گیر کی خدمت میں آئے لیکن اس کی ماں جیسا کہ چاہئے تھا بیٹے کے خون کی مدی نہیں ہوئی۔ اور شہوت شرعی نہ پہنچا سکی۔ اگرچہ اس کی فتنہ جوئی اور بد خصالی اتنی بڑھی ہوئی تھی کہ اسے بیٹے کے قتل کا افسوس نہ تھا جو نکد ان بد نصیبوں سے بڑے بھائی کی نسبت ایسی بے باکی کا ظہور ہوا تھا۔ اس لئے حکم ہوا کہ باقاعدہ قید میں رکھیں۔ اس کے بعد جیسا مناسب ہو گا کیا جائے گا۔

### شاہزادہ پرویز کا لشکر شاہی کے ساتھ مانڈوروانہ ہوتا

جب معلوم ہوا کہ شاہزادہ شاہجہاں گھٹائی چاندرا کی راہ سے ہو کر مانڈوروانہ ہو گئے تو پچیس اردو بہشت کو شاہزادہ پرویز بھاری لشکر کے ساتھ جو پہلے سے تیار تھا۔ ان کے تعاقب کے لئے بھیجا گیا۔

شاہزادہ کی عنان اختیار اور عساکر کا مدار انتظام مہابت خان کی مصلحت اندیشی سے متعلق ہوا، جن امر اکو شاہزادہ کی ہمراہی میں بھیجا گیا وہ یہ ہیں:

خان عالم، راجہ زستگدیو، بوندیلہ، راجہ بکشنگھ کھواہ، سر بلند رائے، لشکر خان، منصور خان، راجہ بے سنگھ، سورج سنگھ، فاضل خان، رشید خان، راجہ گردھر، خواجه میر عزیز اللہ، اسد خان، سید ہربر خان، اکرام خان وغیرہ چالیس ہزار سوار اور ایک بڑا توپ خانہ مع بیس لاکھ روپیہ خزانہ ساتھ کیا گیا۔ فاضل خان لشکر کی واقع نویں اور بخشی گری کی خدمت پر مقرر ہوا۔

کیم خورداد کو شاہزادہ دادر بخش پر سلطان خسر و کمل گجرات کا صاحب صوبہ مقرر کر کے منصب ہشت ہزاری ذات و سہ ہزار سوار اور دولاکھروپیہ نقدم دخراج دیا گیا اور خان اعظم کو اتنا لائق کے منصب پر مقرر کر کے ایک لاکھ روپیہ بطور احمد ادیا۔

## نئے انتظامات

آصف خاں کو ولایت بیگالہ والیس کی صاحب صوبی کا پروانہ ملا۔ 31۔ خورداد 18 جلوس مطابق 19- ربج 1032ھ کو دارالبرکہ الجیر میں وارد ہوئے یہیں مریم زمانی کے انتقال کرنے کی خبری۔ خدا غریق رحمت کرے۔

جگت سنگھ پر رانا کرن اپنے دلن سے آ کر حاضر خدمت ہوا، ابراہیم خاں فتح جنگ جنگ حاکم بیگالہ نے چوتیس زنجیر ہاتھی بر سرم پیکش ارسال کئے تھے ملاحظہ میں پیش ہوئے۔

## عبداللہ خاں اور صفی خاں کی باہمی روابط کا سبب

اس وقت متصدیان صوبہ گجرات کی عرضادشت سے عبداللہ خاں اور صفی خاں پر امانت خاں و دیگر طاز مان شاہی کے درمیان جو جنگ ہوئی تھی اس کا حال معلوم ہوا جس کی اجمالی کیفیت یہ ہے کہ ولایت گجرات شاہجہاں کی جا گیر میں مقرر تھی اور راجہ بکر مجیت ہی اس ملک کا صاحب صوبہ بن جس وقت جہانگیر نے مائنڈ سے کوچ کیا، راجہ بکر مجیت حسب الحکم اپنے بھائی کنہر داس کو احمد آپا دیں چھوڑ کر حاضر ہوا اور حوالی دہلی میں اپنے بادشاہ پر جان فدا کر دی۔ چنانچہ یہ واقعات موقع پر بیان کئے جا سکتے ہیں اور جب مراجعت کر کے مائنڈ کی طرف متوجہ ہوئے تو گجرات عبداللہ خاں کو دیا۔ اور کنہر داس کو اس صوبہ کے دیوان صفی کے ساتھ خزانہ اور تخت مرصن قیمتی پانچ لاکھ اور پرتلہ شمشیر قیمتی دولاٹھروپیہ والد بزرگوار کی خدمت میں پیکش بھیجنے کے لئے اپنے پاس طلب کیا۔

عبداللہ خاں نے اپنے خواجہ سرا و فادار کو اس ملک کی حکومت پر نامزد کیا۔ وہ چند بے سرو پا لوگوں کے ساتھ احمد آباد آ کر متصرف ہو گیا، صفی نے دولت خواہی کا قصد کر کے سپاہیوں کی نگرانی اور جمعیت کی فراہمی پر بہت صرف کی اور کنہر داس سے چند روز پہلے شہر سے نکل کر کا کریہ تال کے کنارے منزل کی۔ اور وہاں سے محمود آباد روانہ ہو گیا، ظاہر میں یہ ثابت کرنا تھا کہ شاہجہاں کی خدمت میں جا رہوں۔ باطن میں ناہر خاں سید دلیر خاں، بابو خاں، انفال اور دوسرے بندگان شاہی کے ساتھ جو اپنے محل جا گیر میں مقیم تھے مرسلت سے اظہار دولت خواہی کر کے موقع کا

منظراً تھا۔

صالح فوجدار علاقہ تبلاد نے حالات کارنگ دیکھ کر معلوم کیا کہ صفائی کا ارادہ کچھ اور ہے بلکہ۔۔۔  
کنہر داس بھی اس حقیقت سے آگاہ ہو گیا تھا لیکن چونکہ صفائی کے پاس جمعیت بہت فراہم ہو گئی تھی  
اور حرم و احتیاط کے ساتھ پھونک کر قدم رکھتا تھا۔ اس لئے اس پر ہاتھ ڈالنے کی جرأت نہ  
ہوئی۔ صالح جو ایک واقف کارپاہی تھا اس اندر یہ سے کہ مبادا کہ صفائی بے باک ہو کر خزانہ شاہی  
پر دست تصرف دراز کر بیٹھے دور بینی سے کام لے کر خزانہ کے ساتھ پہلے روانہ ہو گیا۔ اور تقریباً دس  
لاکھ روپیہ شاہجہان کی خدمت میں پہنچا دیا، کنہر داس بھی پرول مر صع لے کر اس کے پیچے روانہ ہوا  
لیکن تخت مرصع گرانی کے سبب سے ساتھ نہ لے جاسکا۔

صفی نے جومیداں خالی پایا تو جن لوگوں کے ساتھ متفق تھا ان کو خطوط صحیح کر طے کیا کہ ہر  
ایک موجودہ جمعیت کے ساتھ اپنی جاگیر کے موالوں سے آنا فانا چل کر طلوع نیزِ اعظم کے وقت جو  
دروازہ سمت راہ میں واقع ہوا سے شہر میں داخل ہوں۔

پہلے بالو خاں افغان پر گنہ کرننے سے یلغار کر کے سحر کے وقت حوالی شہر میں پہنچ کر تھوڑی دیر  
بانغ شعباں میں تھرا کہ دن اچھی طرح روشن ہو جائے اور دوست دشمن میں تیز ہو سکے، پھر صحیح  
صادق ہونے کے بعد جب شہر کا دروازہ کھلا پایا۔ رفیقوں کا انتشار کئے بغیر سارنگپور کے دروازہ سے  
حصارِ حمدآ باد میں داخل ہو گیا۔

اس اثنامیں ناہر خاں بھی پہنچ کر دروازہ سے شہر کے اندر آ گیا۔ عبداللہ خاں کا خواجہ سرا اس  
سانحہ سے جو اس کے خیال میں بھی نہ تھا ساری سہ ہو کر شیخ حیدر نبیرہ میاں وجیہ الدین کے گھر نہا  
گزیں ہوا اور ان لوگوں نے برج و فصیل کا استحکام کر کے ایک جماعتِ محمدی قی دیوان اور صن بیک  
بجھی کے گھر پہنچی۔ اور ان کو پکڑوا بala لیا۔ شیخ حیدر نے خود آ کر میاں کر دیا کہ عبداللہ خاں کا خواجہ سرا  
میرے گھر میں ہے وہ بھی فوراً ہاتھ اور گردون باندھ کر گرفتار کر لیا گیا۔

جب ان لوگوں کو شہر کے انتظام سے اطمینان ہوا تو لشکر کو دلا سادیئے اور جمعیت فراہم  
کرنے میں مصروف ہوئے نقد و جنس میں سے جو کچھ ہاتھ آیا نئے لوگوں میں تقسیم کر دیا یہاں تک  
کہ تخت مرصع جس کی نظری مشکل ہے توڑ کر اس کے سونے سے جدید نوکروں کی تنوخاں تقسیم کی اور  
جو اہر پر خود تصرف ہوئے، غرض تھوڑی مدت میں ان لوگوں کے پاس خاصی تعداد میں فوج جمع ہو۔

مکنی۔

## برودہ کی حدود میں صفائی رائی

جب یہ خبر مانڈو پہنچی تو عبداللہ خاں شاہجہاں سے رخصت لے کر کمک و مدد پر توجہ دیئے بغیر چار پانچ سو سواروں کے سامنے منزل بہ منزل چلتا ہیں روز میں مانڈو سے بڑودہ پہنچا صفائی اور ناہر خاں شہر سے نکل کر تال کا کریم کے کنارے صفائی رائی کے کنارے صفائی آ رہے، جب عبداللہ خاں کو کثرت غیم کی اطلاع ملی تو چند روز بڑودہ میں توقف کیا تا کہ کمک آ جائے۔ چند روز کے بعد کوچ کر کے محمود آباد میں لشکر آ راستہ کیا۔

شہر کے لوگ تال کا کریم کے کنارے سے انٹھ کر موضع بتوہ کے باہر قطب عالم کے مزار کے نزدیک مقیم ہوئے عبداللہ خاں محمود آباد سے موضع بارنج پھر میں آیا صفائی ناہر خاں نے موضع بالوں میں قیام کیا۔ اب دونوں فریقوں کے درمیان تین کوں کا فاصلہ تھا۔

## عبداللہ خاں کی شکست

دوسرے دن جانین سے فوجیں ترتیب دے کر آمادہ کارزار ہوئے قضاۓ کار جس جگہ عبداللہ خاں صفائی آ راتھا۔ وہاں تھوڑے کے درخت، تکڑ کوچے اور پست و بلند زمین تھی اس بناؤ پر اس کی افواج کا سلسہ انتظام شاکست نہ رہا۔ پہلے ناہر خاں کا جو لشکر بادشاہی کا ہراول تھا، تھت خاں کے ساتھ مقابلہ ہوا جو عبداللہ خاں کی فوج کے پیش قدموں میں تھا، تھت خاں کے ایک گولی گلی جس سے وہ جانب نہ ہوا، ادھر عبداللہ خاں کی فوج کے آگے جو ہاتھی تھا وہ بان اور بندوق کی آواز سے روگداں ہو کر ایک ٹھیک کوچے سے جس کے دونوں طرف تھوڑے کے درخت تھے۔ بہت سے سپاہیوں کو پاماں کرتا ہوا بھاگا، اس طرح نیرگی تقدیر سے عبداللہ خاں شکست کھا کر بڑودہ پہنچا اور وہاں سے بھر وچ گیا، تین روز بھر وچ میں گزار کر بندروں سوت کی راہ لی اور دو ماہ وہاں رہ کر اپنے پریشان آدمیوں کو جمع کرنے اور ایک فوج فراہم کرنے کے بعد شاہجہاں کی خدمت میں پہنچا۔

جب یہ خبر جہاں گیر کو پہنچی تو صفائی کو جس نے ایسی خدمت انجام دی تھی فتح صدی وی صد سوار منصب سے سہزاری و دو سو سوار منصب پر ترقی دے کر سیف خاں خطاب علم و نقارہ عطا کیا،

ناہر خاں کو بھی منصب سے ہزاری و دو ہزار روپا نصف سوار سے نواز آگیا۔  
سبحان اللہ کجا صفائی، کجا عبد اللہ خاں  
ایں از فلک است و از حسن نیست

### شاہجہاں اور شہزادہ پروین

اب کچھ حال افواج شاہجہانی اور لشکر متعدد شاہزادہ پروین یہاں کیا جاتا ہے۔  
چونکہ عساکر شاہی خود جہاں تکرے کے ساتھ تھے شاہزادہ پروین چاند اکی گھٹائی سے گزر کر ولایت  
مالوہ میں آیا۔ شاہجہاں نے فدائیان دولت کے ساتھ قلعہ ماڈو سے اتر کر اپنے سے پہلے رسم خاں  
کو ایک فوج کے ساتھ مقابلہ پر بھیجا، بہاء الدین برق انداز جو شاہجہاں کے سلسلہ میں تھا اور رسم  
خاں کا خاص آدمی تھا۔ مہابت خاں سے قول لے کر گھات میں بیٹھا اور جس وقت لشکروں میں  
باہم صفائی ہوئے گئی اور اہل فتنہ ایکیزی لشکر بادشاہی میں مل گیا۔

رسم خاں جو نہایت معمولی حیثیت کا شخص تھا۔ شاہجہاں نے اس کو منصب سرپیتی سے  
منصب نجی ہزاری و خطاب رسم خانی پر ترقی دے کر گھرات کا صاحب صوبہ مقرر کیا تھا اور اس پر  
بہت اعتماد رکھتا تھا۔ اس وقت جبکہ اس کو لشکر کا سردار کر کے شاہزادہ پروین کے مقابلہ پر بھیجا وہ بھی  
حقوق تربیت و نوازش کو نافرمانی سے بدل کر سرپر ذلت و بے حیائی کی خاک ڈالے بھاگتا ہوا  
مہابت خاں سے جاملا۔ اس کے جاتے ہی تمام فوج منتشر ہو گئی انتظام باقی نہ رہا، اعتماد اٹھ گیا،  
بہت سے لوگ یہ قافی کر کے فرار ہو گئے۔

### خان خاناں کا خفیہ خط

جب ان کا حال یہ معلوم ہوا تو شاہجہاں بقیہ جمعیت کو اپنے پاس طلب کر کے زبدائے پار  
ہوا اور وہاں کشتیاں منگوا کر بیرم بیک بخشی کو ایک جمعیت کے ساتھ دریا کے کنارے چھوڑا اور خود  
خان خاناں کے ساتھ قلعہ اسیر برہان پور کی طرف کوچ کیا۔ اسی زمانہ میں محمد تقی بخشی نے خان خاں کا  
خط جو اس نے خفیہ طور پر مہابت خاں کے پاس بھیجا تھا شاہجہاں کی خدمت میں پیش کیا۔ خط کے  
عنوان میں یہ شعر مرقوم تھا۔

صد کس بنظر نگاہ میدارند  
ورنه پریدے سے زبے آرائی

### خان خاناں کی سزا یابی

لہذا خان خاناں کو مج اس کے بیٹے داراب خاں کے گھر سے طلب کر کے وہ نوشہ خلوت میں  
دکھایا۔ کوئی قابل ساعت جواب نہ دے سکا، سوائے اس کے کرم امت و شرم سے سرجھ کالے کوئی  
چارہ نہ دیکھا اس بنا پر اس کے فرزندوں کے ساتھ دولت خانہ کے متصل نظر بند رکھا جو قال  
اس نے خود لی تھی کہ۔

صد کس بنظر نگاہ میدارند  
وہی پیش آئی۔

الحاصل جب لشکر شاہجہانی قلعہ، اسیر پہنچا، میر حام الدولہ پر میر جمال الدین حسین انجو  
قلعے سے نکل کر حاضر خدمت ہوا۔ شاہجہان نے خود اہل حرم کے ساتھ قلعہ میں تین روز قیام کیا پھر  
قلعہ کی حفاظت گوپال داس راجپوت کو تفویض کی جو ایک تجربہ کار سپاہی تھا، اور تمام مصالح قلعہ  
داری حسب دخواہ مکمل کر کے بہت سے پرستاران حرم سرانے کو غیر ضروری سامان کے ساتھ رکھنا  
و شوارخاوا پیش چھوڑ اور خود براہ پنور کی طرف روانہ ہوا۔

اس مدت میں عبداللہ خاں بھی گجرات سے آ کر شاہزادہ کے وابستگان کے زمرہ میں داخل  
ہو چکا تھا۔ اس لئے چداں بے طینانی نہ تھی۔

### پرویز نزدیک کے کنارے

اس طرف شاہزادہ پرویز اور مہابت خاں نے نزدیک کے کنارے پہنچ کر ہر چند عبور کی کوشش  
کی چونکہ بیرم گیک نے کشتیاں اس پارے لے جا کر راستوں کو توپ و تفنگ سے حفاظ کر لیا تھا، کچھ نہ  
چلی، چونکہ مہابت خاں حیله جوئی و فریب کاری اور عیار یوں میں شیطان کا بھی استاد تھا اس لئے  
اس نے پوشیدہ طور پر خان خاناں کے پاس خط پھیج کر اس کہن سال دنیا دوست فرتوں کو شیطان کی  
طرح نرم فریب باتوں سے بہکایا اور جان خاناں نے شاہجہان کی خدمت میں عرض داشت پھیجی

کہ چونکہ زمانہ ناموافق ہو رہا ہے اگر چند روز کے لئے ناکامی گوارا کر کے طرح صلح ذاتی جائے تو پیشک امن عالم اور بندگان خدا کی رفاقت کا سبب ہو۔ شاہجهہاں جو ہمیشہ رفع فساد پر ہمت مبذول رکھتا تھا اس صورت کو غنیمت سمجھا اور خان خاناں کو خلوت سرائے میں لے جا کر کلام اللہ کی قسم سے اپنی طرف سے اس کو اطمینان دلایا، پھر اس نے بھی مصحف پر ہاتھ رکھ کر قسم کھائی کہ ہر گز آپ سے مناقبت نہ کروں گا اور جس میں دونوں کا نفع ہو گا وہی کروں گا۔

شاہجهہاں نے اطمینان قلب کے بعد خان خاناں کو رخصت کیا اور داراب خاں کو اس کے فرزندوں کے ساتھ اپنی خدمت میں رکھا اور یہ طبقاً کہ خان خاناں دریا کے اس طرف توقف کر کے مراسلت کے ذریعہ سے مقدمات صلح مرتب کرے۔

### صلح کا اثر ملازمان شاہجهہاں پر

جب صلح اور خان خاناں کی رخصت کی خبر شاہجهہاں کے ملازموں کو پہنچی انتظامات میں خرابی پیدا ہوئی اور جو احتیاط گز رگا ہوں کے استحکام میں کی جاتی تھی اس میں کمی آگئی۔ یہاں تک کہ ایک شب غفلت کے خواب گراں میں شاہی فوج کی ایک کار آمد جماعت ہمت کر کے دریا سے عبور کر گئی۔

اُس آدمی رات کو اس شورش و فساد کے ہول سے بہتوں کی ہمتیں ٹوٹ گئیں بیرم بیگ سے مدافعت نہ ہو سکی اور مقابلہ کی تاب نہ لا کر جب تک جنبش کرے بہت سے لوگ دریا سے اتر گئے۔

### خان خاناں کی غداری

اس وقت شاہزادہ پرویز اور مہابت خاں کے خط خان خاناں کے پاس آئے وہ ناحق شناس طور پر حقیقت و وفا کو آب عصیاں سے دھوکر مصحف کی قسم شربت کی طرح نگل گیا، اور خدا و روز جزا کا اندر یشنه کر کے مند سے شرم دھیا کا پردہ اٹھائے مہابت خاں سے مل گیا۔ بیرم بیگ خلقت زده سر جھکائے شاہجهہاں کی خدمت میں پہنچا۔

جب خان خاناں کی حقیقت اور زبدہ سے عبور لشکر شاہی کا حال اور بیرم بیگ کی آمد کی

اطلاع شاہجهہاں کو ہوئی تو برہانپور کا قیام مصلحت نہ جان کر باوجود ہدایت باران و طغیان دریائے تپتی سے عبور کیا۔ اس پر بیانی میں اکثر ملازمین بے دفائل کر کے بھاگ گئے۔

شاہزادہ پرویز نے برہانپور پہنچ کر چند منزل تعاقب کیا مگر جب شاہجهہاں کی جمیعت ولایت قطب الملک کے راستے سے صوبہ اوذیس و بنگالہ کی طرف روانہ ہوئی تو واپس ہو کر برہانپور میں پھر گیا۔

### جہانگیر کی کشمیر کو روائی

جب خاطر جہانگیر فرزند کی مہم سے ایک گونہ مطمئن ہوئی تو چونکہ ہندوستان کی گرمی مزاج کو موافق نہ تھی اس لئے دوسری آذر 1321ھ کو سر کشمیر کا عزم کیا۔

آصف خاں کو جسے بنگالہ کا صاحب صوبہ مقرر کیا تھا چونکہ نور جہاں بیگم بھائی کی جدائی سے پریشان رہتی تھی اس لئے حکم ہوا کہ واپس آجائے۔

### عبداللہ کو قتل کا حکم

جگت سنگھ پر رانا کرن کو وطن جانے کی اجازت ملی۔ اسی دوران میں عبداللہ پر حکیم نور الدین کو قتل کا حکم ہوا۔

اس کے مفصل و اتعات یہ ہیں کہ جب دارائے ایران نے اس کے باپ کو زردیم کے گمان سے ٹکنچا تو مشاراً الیہ ایران سے بھاگ کر یصد پریشان حالی ہندوستان پہنچا اور اعتماد الدولہ کے وسیلے سے جہانگیر کے دربار یوں کے ذمہ میں شامل ہوا، قسمت کی موافقت سے تھوڑے ہی دنوں میں بادشاہ کا مزاج داں ہو کر خدمگار ان نزدیک میں داخل ہو گیا، پانصدی منصب اور آباد جاگیر صدر میں ملی۔ لیکن چونکہ تھج حوصلہ تھا طالع نیک سے جھکڑا مول لے کر کفران نعمت و ناپا اسی شروع کی ہمیشہ خدا اور اپنے آقا کی شکایت کرنے لگا، اس اشائیں کئی مرتبہ حضور میں خبر آئی کہ ہر چند اس کے حق میں عنایت و رعایت زیادہ کی جاتی ہے۔ وہ حق ناشناس شکایت و رنجش میں ترقی کرتا جاتا ہے باوجود اس کے سابقہ مرham پر نظر کر کے سُنی ان سُنی کردیتے تھے یہاں تک کہ بے غرض لوگوں سے جنہوں نے محفلوں اور جلوں میں اس کی بے ادبانہ باتیں سُنی تھیں اس کی تحقیق

ہوئی اس وقت پادشاہ جہانگیر نے ثبوت کے بعد حضور میں طلب کر کے باز پر سکی اور جواب معقول نہ پا کر سیاست لے کا حکم دیا۔

زبان سرخ سربراہ میدہدہ بہادر

اس زمانہ میں صادق خاں کو ہستان شماں کے انتظام کے لئے جانب پنجاب رخصت ہوا اور سید بہود بخاری نے دہلی کی حکومت و حفاظت پر ممتاز ہو کر عزت حاصل کی۔ علی محمد پر علی رائے حاکم تبت باپ کی رہبری سے دربار میں آ کر فیض یاب ہوا۔

### سرہند کے باغ میں جہانگیر کی سواری

پانچویں اسفند ارنڈ کو سرہند کے باغ میں شاہی سواری اُتری۔ دریائے بیاہ کے کنارے صادق خاں اپنے کمک والوں کے ساتھ کو ہستان شماں کے انتظام و استحکام سے مطمئن ہو کر حاضر ہوا اور گھنٹ سنگھ کو جو چند روز سے پہاڑ کی گھائیوں میں آتش فیض مشتعل کر رہا تھا۔ بہت کچھ امید دلا کر ساتھ لایا۔ نور جہاں بیگم کی سفارش سے اس کی خطا میں معاف ہوئیں۔

### شاہجہاں کے متعلق اصطلاحات

انہیں ایام میں صوبہ دکن کے مخبروں اور متصدیوں سے معلوم ہوا کہ شاہزادہ شاہجہاں قطب الملک کی سرحد سے گزر کر جانب اوڈیسہ بنگالہ روانہ ہو گیا اور اس یورش میں اس کے بہت سے طازم و تربیت یافتہ لوگ خاک ادبار سرپڑال کر بھاگ گئے۔

انہیں میں سے ایک دن کوچ کے وقت اس کے دیوان افضل خاں کا بیٹا میرزا محمد بھی اپنی والدہ و عیال کے ساتھ نکل گیا۔ اس زمانہ میں افضل خاں بیجا پور میں تھا۔ جب یہ خبر شاہجہاں کو پہنچی تو سید جعفر اور خان قلی اوزبک کو اپنے چند معتمدوں کے ساتھ میرزا محمد کے تھاقب میں بھیجا اور حکم دیا کہ جہاں تک ممکن ہو تسلی دلا سادے کر اس کو زمہ لا لیں اور یہ نہ ہو سکے تو اس کا سر لائیں۔ یہ لوگ جتنی جلد ہو کام سافت طے کر کے اٹھائے راہ میں اس سے طے، اس نے اس حادث سے مطلع ہو کر اپنی والدہ اور بیٹوں کو جنگل کی طرف روانہ کیا۔ اور خود کمان لے کر کڑا ہو گیا۔ سامنے ایک نہر اور

۱۔ اس وقت کی اصطلاح میں ایذا اپنچانے کو ”سیاست“ کہا جاتا تھا۔

دلدل در میان میں تھی، سید جعفر نے زدیک آ کر چاہا کہ خن سرائی و چب زبانی سے فریب دے گر باوجود ہر قسم کی امید و تیم کی باتیں کرنے کے اس پر کچھ اثر نہ ہوا، اور شاہ کی خدمت میں واپس لے جانے کی کوئی صورت نہ تکلی، اس نے ان باتوں کا جواب زبان تیر سے دیا اور مردانہ جنگ کر کے خان قلی اوزبک کو چند لوگوں کے ساتھ جان سے مارڈا، پھر سید جعفر کو زخمی کر کے خود بھی زخم ہائے کاری سے جان دے دی گر جب تک اس میں ذرا بھی جان باقی رہی، بہت سے جانداروں کو موت کے مزے پکھاتا رہا۔

### شاہجہاں کی اڑیسہ کو روائی

القصہ لشکر شاہجہانی بند رچھلی پٹن کے راستہ سے جانب اڑیسہ روائی ہوا، قطب الملک نے محال متعلقہ کے متعدد یوں اور اپنی سرحد کے حکام کو احکام بھیج کر غل فروشوں اور زمینداروں کو تیار رکھیں کہ غل اور تمام اجناس و ضروریات لشکر شاہی میں پہنچاتے رہیں اور نقد و جنس کی پیکش اور میوہ و اجناس وغیرہ متواتر بھیجتے رہیں اور شہزادے کی خدمت کو اپنی سعادت جائیں۔

## انیسوں سال

ہر روز چار شنبہ 29۔ جمادی الاول 1033ھ ایک پھر دو گھنٹی گزرنے کے بعد تحول آفتاب  
کے وقت جلوس جہاگیری کا انیسوں سال شروع ہوا۔  
پرویز اور مہابت خاں صوبہ عدکن میں

جب شاہجہاں کی جانب بیگال و ازرسہ جانے کی تصدیق ہو گئی تو شاہزادہ پرویز اور مہابت  
خاں کے نام فرمان ہوا کہ صوبہ عدکن کے انتظام و استحکام سے مطمئن ہو کر صوبہ عالہ آباد و بہار کی  
طرف روانہ ہوں تاکہ اگر صاحب صوبہ بیگالہ راستہ روکنے اور مقابلہ کرنے سے قاصر ہے تو تم  
عساکر منصور کے ساتھ مقابلہ کرو۔

حزم و احتیاط پر نظر کر کے عمدہ سلطنت خاںجہاں کو دارالخلافہ بھیجا کر ان حدود میں رہ کر حکم کا  
انتظار کرے، اگر کسی خدمت کی ضرورت ہو اور توجہ دلائی جائے تو فرمان کے مطابق کاربنڈ ہو۔

جس زمانے میں قاضی عبدالعزیز شاہجہاں کی خدمت سے اچھی گری کے لئے آیا تھا۔ حکم  
شاہی کی بناء پر مہابت خاں نے ان کو نظر بند رکھا تھا، چند روز کے بعد مہابت خاں نے قاضی کو چارو  
نا چارا پناہ ملازم کر لیا اور برہانپور سے وکیل کی حیثیت سے عادل خاں کے پاس بھیجا۔ اہل دکن نے  
چھ دل سے بنڈگی و خیر خواہی اختیار کی، عنبر جبشی نے اپنے ایک معتمد علی شیر کو مہابت خاں کے  
نزد یک بھیجا اور نوکروں کی طرح عرضی میں نہایت عاجزی و فروتنی ظاہر کی۔ اور وعدہ کیا کہ دیوال  
گانوں میں مہابت خاں سے ملاقات کرے گا اور اپنے بڑے بیٹے کو غلامان شاہی کے سلسلے میں  
داخل کر دے گا۔

پھر قاضی عبدالعزیز کا نوشتہ پہنچا کر عادل خاں کمر خدمت و دولت خواہی باندھ کر۔ ملا محمد

لاہوری کو جو اس کا مطلق العنوان وکیل اور نافذ ناطق ہے اور تحریر و تقریر میں اب کو مطابیا بات کہہ کر خطاب کیا جاتا ہے پانچ ہزار سوار کے ساتھ روائی کر رہا ہے کہ ہمیشہ خدمت میں بُر کرے، جو متعاقب آستان بوس ہو گا۔

### مہابت خاں کا حسنِ انتظام

چونکہ کئی فرمان تاکید کے ساتھ صادر ہو چکے تھے کہ شاہزادہ پرویز اپنے ساتھ کے لشکر کے ہمراہ بنگال کی طرف متوجہ ہو۔ اس لئے باوجود ایام بر سات و شدت بارش اور مٹی کچپڑی کی کثرت کے برہانپور سے ولایت مالوہ کوچ کیا اور مہابت خاں شاہزادہ کو روائی کرنے کے بعد چند روز ملا محمد لاہوری کی آمد سک شہر میں نہیں رہا لشکر خاں، جادو رائے اور دارام وغیرہ کو متین کیا کہ بالا گھاث جا کر ظفر نگر میں خیمه زن ہوں جانپار خاں کو بدستور سابق علاقہ بیڑ کے لئے رخصت کیا، اسد خاں معموری کو بلیچوڑ میں قائم رکھا، منہ چہر پر شاہنواز خاں کو جاناپور میں تعینات کیا اور رضوی خاں کو تھانیس بھیجا کہ صوبہ خاندیں کی حفاظت کرے اسی طرح ہر جگہ کا انتظام تحریک کارلوگوں کے سپرد کر کے مطمئن ہوا۔

اسی زمانہ میں ابراہیم خاں فتح جنگ کی عرض داشت بنگال سے پہنچی، لکھا تھا کہ شاہزادہ کی سواری اڑیسہ میں داخل ہو گئی۔ اب کچھ حال مجملًا ابراہیم خاں اور صوبہ بنگال کا رقم کیا جاتا ہے۔

### ابراہیم خاں اور صوبہ بنگال کا حال

اول یہ کہ احمد بیگ خاں برادرزادہ ابراہیم خاں جوازیہ کا صاحب صوبہ تھا اگر وہ رز میندار کی مہم پر گیا تھا، اس عجیب و اقد کی اتفاقی رونماں سے متزدرو تحریر ہو کر اس نہم سے بازاً یا اور موضع پہنچی میں جو اس صوبہ کا مستقر حکومت ہے آ کر اپنی اشیاء ساتھ لئے لکنک روائی ہوا جو پہنچی سے بنگال کی طرف بارہ کوں پر ہے پھر چونکہ مقابلہ کی استطاعت نہیں رکھتا تھا لکنک میں بھی نہیں کی ہمت نہ ہوئی اور وہاں سے جعفر بیگ کے برادرزادہ صالح کے پاس برداں چلا گیا اور صورت حالات بیان کی، صالح کو یہ بات بہت بعید معلوم ہوئی، اسے شاہجہاں کے آنے کا یقین نہ آیا۔

ان میں ابھی کوئی تصفیہ نہ ہوا تھا کہ صالح کو ہموار کرنے کے لئے عبداللہ خاں کا نوشہ پہنچا،

اس نے اس وعدہ پر راضی نہ ہو کر قلعہ برداں کی مضبوطی کے انتظامات کئے اور اپنے اوپر صلاح و صواب کا دروازہ بند کر لیا۔

ابراہیم خاں یہ سن کر اپنے کئے سے حیران ہوا، اور باوجود دیکھ اس کے اکثر مدگار سرحد کھا اور دوسرے تھانے جات میں منتشر تھے، اکبر گر میں پائے ہمت جما کر استحکام حصار و فراہمی سپاہ، استحکام لشکر و حشم اور تربیت اسباب رزم و پیار میں مشغول ہوا۔ اس وقت اس کے پاس اس مضمون کا شاہی (شاہ جہاں کی طرف سے) نشان پہنچا کہ حسب تقدیر ربانی و سرنوشت آسمانی جو باشیں اس دولت خداداد کے لائق نہ تھیں ظاہر ہوئیں، اور گردش روزگار سے بہادران لشکر اسلام کو اس جانب گزرنے کا اتفاق ہوا۔ اگرچہ ہماری نظر ہمت میں اس ملک کی وسعت ایک جولاٹاہ سے زیادہ نہیں اور مطلب ہمارا اس سے زیادہ ہے لیکن چونکہ یہ سرز میں پاؤں کے یچھے آگئی ہے اس لئے سرسری طور سے چھوڑی نہیں جاسکتی، اگر جانے کا ارادہ ہو تو تمہارے جان و مال و ناموس سے دست تحریض کوتاہ رکھ کر ہم حکم دیتے ہیں کہ اطمینان خاطر کے ساتھ حاضر ہو، اور اگر توقف میں صلاح وقت ہو تو اس ملک میں سے جو جگہ پسند ہو اختیار کر کے آسودہ و مردہ الحال بس رکرو۔

ابراہیم خاں نے جواب عرض پہنچی کہ جب تک بادشاہ نے یہ ملک اپنے غلام کو پر دیکیا ہے میرا سر ہے اور یہ ملک، جب تک جان ہے کوشش کرتا رہوں گا۔ اور عمر گزشتہ کی خوبیاں معلوم۔ اب حیات مستعار کتنی باقی ہے، بجز اس کے کوئی ارمان و آرزو دل میں باقی نہیں کہ حقوق تربیت ادا کروں اور راہ و فارمیں جان ثنا کر کے شہادت کی سعادت خیات جاوید حاصل کروں۔

القصہ جب شاہجہاں کا لشکر و قافلہ شاہانہ برداں میں سایہ گلن ہوا تو صاحب کو قید اندیش نے قلعہ مضبوط کر کے گراہی مولی۔ عبداللہ خاں نے فرمت نہ دے کر محاصرہ میں بختی کی، جب معاملہ میں دشواریاں پیدا ہوئیں اور کسی طرف سے ملک کی امید نہ رہی نہ کوئی صورت بجا تھی نظر آئی مجبوراً قلعے سے نکل کر عبداللہ خاں سے ملا۔ خان موصوف نے اس کو اسیر کر کے شاہجہاں کی خدمت میں پیش کیا۔ جب یہ پھر راست سے ہٹ گیا تو اکبر گر کی طرف کوچ ہوا۔

ابراہیم خاں نے پہلے چاہا کہ قلعہ اکبر گر کو محکم کر کے قلعہ داری کے انتظام میں مصروف ہوا، مگر چونکہ حصار اکبر گر بڑا تھا اور اس قدر جمعیت اس کے ساتھ نہ تھی کہ ہر طرف سے جیتی چاہئے حفاظت کر سکے اس لئے اپنے بیٹے کے مقبرہ میں جو منحصر امامضبوط حصار رکھتا تھا، محفوظ ہو گیا۔

اس اثنائیں جو لوگ خانوں پر متین تھے اس کے پاس آگئے تھے اور شاہجهانی عساکر بیرون اکبر نگرا آ کر حصار مقبرہ کو محاصرہ میں لے چکے تھے، اس لئے اب اندر باہر سے آتش جنگ بھڑکنا شروع ہوئی، اس وقت احمد بیگ خاں حصار کے اندر آیا، اُس کے آنے سے ان لوگوں کو ہمت ہوئی، چونکہ اکثر لوگوں کے اہل دعیا کے اس طرف تھے اس لئے عبداللہ خاں اور دریا خاں افغان دریا سے گزر کر اس جانب صفائح را ہوئے۔

ابراہیم خاں یہ وحشت اڑخبر سن کر احمد بیگ کو ساتھ لئے سر ایمہ اس طرف دوڑا، دوسرے آدمیوں کو قلعہ کی حفاظت پر چھوڑا اور جنگی کشیوں کو جن کوہ ہندوستان کی اصطلاح میں نوازہ کہتے ہیں اپنے سے پہلے اس طرف روانہ کر دیا تاکہ سر را اس فوج کو روک کر دریا سے عبور نہ کرنے دیں۔

اتفاقاً نوازہ پہنچنے سے پہلے دریا خاں افغان دریا سے گزر پہاڑ ابراہیم خاں نے یہ معلوم کر کے احمد بیگ خاں کو دریا کے راستے سے دریا خاں کے پاس بھیجا۔ جب وہ دریا میں پہنچا تو کنارے پر دونوں فریقوں میں مقابلہ ہوا احمد بیگ کے بہت سے ساتھی قتل ہوئے۔ وہ بھاگ کر ابراہیم خاں کے پاس آیا اور غنیم کے غلبہ و تسلط کی اطلاع دی۔ ابراہیم خاں نے فوراً اس فوج کو بلا نے کے لئے آدمی بھیجا جو مقبرہ کے چار دیواری میں قلعہ بن تھی کہ جلد آئیں امداد کا وقت ہے۔ چند خوش اپسہ نوجوانوں کا ایک گروہ نہایت عجلت کے ساتھ ابراہیم خاں کے پاس پہنچا۔

### ابراہیم خاں مقابلے پر

دریا خاں کو اس کی اطلاع ہوئی تو وہ چند کوں پوچھے ہٹ گیا اور عبداللہ خاں فیر وز جنگ چھد کوں آگے بڑھ کر زمینداروں کی رہبری سے دریا خاں کے پاس پہنچ گیا۔ اب بالاتفاق اس زمین میں جس کے متصل ایک دریا تھا وسری طرف گھن جنگل عرصہ کا رزار آ راستہ کیا گیا۔ اور ابراہیم خاں دریا سے اتر کے میدان جنگ میں آیا۔

ابراہیم خاں خود اپنے ساتھ ہزار سواروں کا ایک غول لے کر کھڑا ہوا، اور فوراً اللہ نام ایک نیز زادہ کو جو اس صوبہ کے تجویزی منصب داروں میں تھا، آٹھ سو سوار کے ساتھ ہر اول مقرر کیا، احمد بیگ کو سات سو سواروں کے ساتھ علیحدہ کر دیا۔

دونوں فوجوں میں حرکت ہوئی اور سخت لڑائی شروع ہو گئی نوراللہ مقابلہ کی تاب نہ لا کر اپنی جگہ سے ہٹ گیا، احمد بیگ خاں مردانہ مقابلہ کرتا اور زخم کھاتا رہا۔ ابراہیم بیگ یہ حال دیکھ کر تاب نہ لاسکا اور بیقرار ہو کر بڑھا۔ اس حملہ میں فوجوں کا انظام ابتر ہو گیا۔ چونکہ تقدیر کچھ اور چاہتی تھی اس لئے اس کے اکثر رفتار بغیر ساتھ دیے فرار ہو گئے۔

### ابراہیم خاں کی موت

ابراہیم خاں چند لوگوں کے ساتھ نہایت غیرت و محیت سے قائم رہا۔ ہر چند اس کے آدمیوں نے اس کا گھوڑا پکڑ کے چاہا کہ اس مہلکہ سے نکال لیں راضی نہ ہوا اور کہا کہ میرا وقت اس کا مقضی نہیں ہے، اس سے بہتر کیا دولت ہو سکتی ہے کہ شہادت کی سعادت نصیب ہو۔ ہنوز بات پوری نہ ہوئی تھی کہ چاروں طرف سے لوگ ٹوٹ پڑے اور جانشنازخوں سے اس کا کام تمام کر دیا۔

### حصار کی فتح

جو لوگ مقبرہ کے حصار میں محفوظ تھے ابراہیم خاں کے مارے جانے سے واقف ہو کر ہٹ ہار گئے اس وقت فوجی شاہی نے حصار کے نیچے نیچے جو سرگن لگائی تھی اس میں آگ دے دی بہادر جوان ہر طرف سے دوڑ کر حصار کے اندر داخل ہو گئے۔ اس ہنگامہ میں عابد خاں دیوان، شریفانہجشی اور دوسرے روشناس جاں شمارتیر و فنگ سے ہلاک ہوئے اور حصار فتح ہو گیا۔

جو لوگ قلعہ کے اندر تھے اس میں سے بعض سروپاہر ہنس دریا میں گر پڑے اور جن کے اہل و عیال تھے وہ حاضر خدمت ہوئے۔

### اموال ابراہیم خاں کی ضبطی

چونکہ ابراہیم خاں کے اموال و اشیاء اور فرزندوں کا کمیں تھا اس لئے لشکر شاہی جانی دریا کی راہ سے اس جانب روانہ ہوا۔ احمد بیگ خاں برادرزادہ ابراہیم خاں فوج ظفر مند سے پہلے ڈھاکہ پہنچ چکا تھا۔ بجز بندگی و فرمائی پذیری کے چارہ نہ دیکھ کر مقربان شہزادہ کے دیلہ سے حاضر دربار ہوا، حکم کے مطابق دکلائے سرکار ابراہیم خاں کے اموال ضبط کرنے میں مصروف ہوئے۔ تقریباً

چالیس لاکھ روپے نقد علاوہ جنس کپڑوں اور ہاتھیوں وغیرہ کے ہاتھ آئے۔

### داراب خاں کی رہائی اور بنگالہ کی حکومت

داراب خاں کو اب تک مقید رکھا تھا اس وقت قید سے نکال کر قسم دینے کے بعد بنگالہ کی حکومت اس کے تفویض کی اور اس کی عورت کو ایک لڑکی ایک بیٹی اور شاہزادہ خاں کے بیٹے کے ساتھ اپنے ہمراہ رکھا۔

راجہ بھیم پسر راما کو جسے اس فساد میں اپنی خدمت سے علیحدہ رکھا تھا ایک فوج کے ساتھ بطور مقدمہ اجیش اپنی رواگی سے قبل پڑنے تھیج دیا، خود عبداللہ خاں اور دوسرے ملازموں کے ساتھ بعد میں روانہ ہوا۔

### صوبہ ع پنڈ کی تغیر

صوبہ ع پنڈ شاہزادہ پرویز کی جاگیر میں تھا، وہاں شاہزادہ کا دیوان مغلیخ خاں حکمران تھا الہ یار پر افتخار خاں اور شیر خاں افغان فوجدار تھے، راجہ بھیم کے پیشے سے ان کے قدم ڈگ گئے اور تو فیض نہ ہوئی کہ حصار پنڈ کا استکام کر کے چند روز لشکر کے آنے تک مبرکریں پنڈ سے نکل کر الہ آباد کا راستہ لیا اور ایسے ملک کو ایجاد کر کے اپنی سلامتی کو ترجیح دی۔

### صوبہ ع بہار

راجہ بھیم بے محنت و تکلیف شہر میں آ کر صوبہ ع بہار پر متصرف ہو گیا۔ چند دن کے بعد شہزادہ شاہجہان نے آ کر اس سر زمین کو تغیر کر لیا۔ اس صوبہ کے جاگیر دار حاضری خدمت بجالائے۔ سید مبارک نے جس کے ذمہ قلعہ رہتاں کی حکومت تھی قلعہ پرد کر دیا، اوجینہ کا زمیندار بھی باریا ب ہوا۔

### اللہ آباد اور اوڈھ کی طرف کوچ

یہاں سے کوچ کرنے سے قبل عبداللہ خاں کو الہ آباد اور دریا خاں کو اوڈھ فوجیں دے کر روانہ کیا۔ پھر کچھ دنوں کے بعد بیرم بیگ کو صوبہ ع بہار کا حاکم بنا کر خود بھی رواگی پر آ مادہ ہوا۔

## حاکم جو جنپور جہا نگیر قلی اللہ آباد میں

قبل اس کے کہ عبد اللہ خاں جوسا کے راستے سے گزر جائے، جہا نگیر قلی خاں پر اعظم خاں میرزا کو کہ جو جنپور کا حاکم تھا اپنی جگہ چھوڑ کر میرزا تم کے پاس اللہ آباد پہنچا۔ عبد اللہ خاں تیزی و مستعدی کے ساتھ راستے طے کرتا، قصبه جہونی میں جو دریائے گنگ کے اُس پار اللہ آباد کے مقابل واقع ہے لشکر آ را ہوا، شاہجہان جونپور میں آیا۔ چونکہ بگالہ سے جنگی کشتیوں کا عظیم الشان بیڑا ہمراہ لایا تھا اس لئے عبد اللہ خاں نے توپ و نفگ کے زور سے دریا سے پار ہو کر اللہ آباد میں لشکر گاہ بنائی۔

## دکن کے چند واقعات

اب کچھ واقعات دکن کے بیان کئے جاتے ہیں، پہلے لکھا جا چکا ہے کہ عنبر جبھی نے اپنے وکیل علی شیر کو مہابت خاں کے پاس بھیج کر نہایت اکسار و فروتنی کا اظہار کیا تھا اس امید میں کہ اس صوبہ کے مہمات کا دار و مدار اس کے ذمہ تفویض ہو اور چونکہ اس میں اور عادل خاں میں نزاع و خاصمت شروع ہو گئی تھی اس لئے شاہجہان کی اعانت و امداد سے اس پر تسلط و تفوق ظاہر کرنا چاہتا تھا۔ اسی طرح عادل خاں بھی اس کا شردوخ کرنے کے لئے اس صوبہ کا اختیار اپنے قبضہ اقتدار میں لینے کا خواہش مند تھا آخر عادل خاں کا انفسوں زیادہ کارگر ہوا اور مہابت خاں نے عنبر کی طرف داری چھوڑ کر عادل خاں کی خواہش پوری کرنے میں حصہ لیا۔

چونکہ عنبر راستہ میں حائل تھا اور ملا محمد وکیل عادل خاں کو اس کی طرف سے اندریشہ تھا اس لئے مہابت خاں نے لشکر منصور سے ایک جمعیت بالا گھاث پرستیں کر دی کہہ بھری کر کے ملا محمد کو برہانپور پہنچا دے۔

عنبر یہ خبریں سن کر متعدد ہوا، اور نظام الملک کے ساتھ قصبه کھڑکی سے نکل کر قندھار<sup>۱</sup> کی طرف روانہ ہوا جو ولایت گولکنڈہ کی سرحد پر واقع ہے اور فرزندوں کو اسباب و سامان کے ساتھ قلعہ دو لیت آباد میں چھوڑ کر کھڑکی کو خالی کر دیا۔ اور یہ ظاہر کیا کہ قطب الملک کی سرحد پر اپنی مقررہ رقم وصول کرنے جاتا ہوں۔

<sup>1</sup> سابق ریاست حیدر آباد کے ایک مرہٹہ ضلع نامدیز کا ایک تعلق جس کا نام قندھار ہے۔

جب مل محمد لاہوری بہانپور پہنچا تو مہابت خاں نے شاہپور تک استقبال کر کے نہایت سرگرمی و دلچسپی خاہیر کی اور وہاں سے اس کے ساتھ شاہزادہ پرویز کی خدمت میں روانہ ہوا، سر بلند رائے کو شہر بہانپور کی حکومت پر مامور کر کے جادو رائے اس کے بھائی اور اودارام کو امداد کے لئے مقرر کیا، اور پسربار جادو رائے و برادر اودارام کو احتیاطاً اپنے ساتھ لیا۔

مل محمد شہزادہ سے ملا تو یہ طے پایا کہ مل پاچ ہزار سوار کے ساتھ بہانپور میں رہ کر سر بلند رائے کے اتفاق سے اجرائے احکام اور انتظام مہمات کی کارروائی کرے اور اس کا بیٹا مین الدین پاچ ہزار سوار کے ساتھ شاہزادہ کی خدمت میں حاضر ہو۔ اس قرارداد کے مشارک ایک کو رخصت کر کے خلعت و ششیر مر منع و اسپ و نیل عطا کیا۔ اور اس کے داماد محمد امین کو بھی خلعت و خجر و اسپ و نیل عنایت ہوا اور پچاس ہزار روپیہ مدد خرچ پر مل محمد کو دے کر اپنے ہمراہ لیا۔ مہابت خاں نے بھی اپنی جانب سے ایک سو دس گھوڑے دو تھیں ایک زایک مادہ، ایک نیف اور ایک سو دس خوان کپڑوں کے مل محمد، اس کے بیٹے اور داماد کو دیئے۔

### شہنشاہ جہاںگیر کشمیر میں

19۔ خود داد کو کشمیر میں شہنشاہ کی سواری اُتری اعتقاد خاں نے کشمیر کے تھے جو اس مدت میں مہیا کئے تھے بطور پیش نذر کئے۔

جب یہ خبر پہنچی کہ پنگ تو ش اوذبک سپہ سالار نذر محمد خاں نے ارادہ کیا ہے کہ حوالی کامل و غریبین کوتاخت و تاراج کرے، اور خانہ زادخاں پر مہابت خاں ان امراء کے ساتھ جو اس کی مکمل پر مقرر ہیں شہر سے نکل کر اس مدافعت و مقابلہ میں مصروف ہیں اس بنا پر غازی بیگ جو متبر خدمتگاروں سے تھا ذاک چوکی کے ذریعہ سے روانہ ہوا کہ حقیقت حال سے واقف ہو کر صحیح خبر لائے۔

### جہاںگیر کی بہن آرام بانو کا انتقال

اس زمانہ میں آرام بانو بیگم جہاںگیر کی بیشیرہ کا انتقال ہوا، حضرت عرش آشیانی اپنی اس بڑی پر بہت عنایت کرتے تھے۔ چالیس سال کی عمر میں جیسی دنیا میں آئی تھیں ولیسی ہی جانب آخرت روانہ ہوئیں۔

سرحد اور ان لوں کو جو تھانوں پر متعین تھے جمع لر کے اسیاں جنگ لی تیاری میں مشغول ہوا۔

جان شار خدام اور بہادر فدا کار سب یکدل ہو کر رزم طلب ہوئے، اور موضع سرک درہ میں جو غزنی میں سے دو کوس ہے لشکر آ راستہ کیا۔ وہاں سے فوجیں ترتیب دے کر زر ہیں پہنے مقابلہ کو بڑھے، خانہزاد خال منصب داروں اور اپنے باپ کے ملازموں کی ایک جماعت کے ساتھ غول میں قدم جما کر کھڑا ہوا، مبارز خال، انیرائے سکھدان، سید حاجی اور دوسری بہادر فوج ہراول کے پیش قدموں میں قرار پائے، اسی طرح فوج نیمین و یار پس و پیش شاستہ طریقہ پر ترتیب دے کر مقابلہ میں مصروف ہوئے۔

## او زبکوں سے جنگ

چونکہ ذکر ہوا کرتا تھا کہ او زبکوں کی فوج تین کوں کے اندر غزنی میں لشکر جائے ہوئے ہے۔ اس خبر اندیشوں کو خیال ہوتا تھا کہ شاید دوسرے روز فریقین کے مقابلہ کی نوبت آئے۔ قفاراً موضع شیر سے تین کوں چلنے پر او زبکوں قراول نظر آئے اور لشکر منصور کے قراولوں نے مردگی کے ساتھ قدم بڑھا کر جنگ شروع کی۔ شاہی توپ خانہ اور کوہ گھوڑہ ہاتھی آہستہ آہستہ بان چیختے اور توپیں چلاتے رہے اتفاقاً پلٹکتوش رات کو آ کر ایک پشتے کے پیچھے ایک گہری جنگ پر کھڑا اس قصد میں تھا کہ جب لشکر شاہی تھک کر راستے سے گزرے تو کمیں گاہ سے نکل کر حملہ کرے۔ مبارز خاں نے جو فوج ہراول کا سردار تھا غنیم کو دیکھ کر ایک دستے قراولوں کی لمک کے لئے بھیجا ان لوگوں نے بھی پلٹکتوش کے پاس آدمی بھیج کر لشکر اور افواج قاہرہ کی آمد سے مطلع کیا۔ لشکر گاہ سے ایک کوں پر غصیم کی فوج نظر آئی۔

اُس نے اپنے آدمیوں کو دو فوجوں میں تقسیم کر دیا تھا۔ اس کی ایک فوج لشکر منصور کے ہراول سے مقابلہ ہوئی دوسری فوج وہ خدا ایک گوئی کے پشتے کے فاصلے پر لئے کھڑا رہا۔ چونکہ مخالف کی فوج تعداد کے اعتبار سے بہادران فوج ہراول سے زیادہ تھی۔ اس لئے بہادر خاں اپنے غول کی فوج تیزی سے بڑھاتا ہوا پلکا۔

## پلٹکتوش کی لمک

پہلے بان اور بندوق سے بہت کام لیا گیا، اس کے بعد جنگی ہاتھی دوڑا کر نہر آزمائی ہوئی۔ میں اس وقت جب کڑا ایک پورختی کے ساتھ جاری تھی پلٹکتوش لمک کو پہنچا، مگر خالفوں کے حوصلے پست ہو چکے تھے۔ اس کی امداد سے کچھ تجیہ نہ تکلا۔ بہادران لشکر قید و قتل اور تاخت و تاراج میں جیرت انگریز قوت کا ثبوت دے رہے تھا اور نہایت سرگرمی سے سربازی میں مصروف تھے کہ اتنے میں فوج مخالف کے قدم اکھڑے اور ساری فوج دیکھتے دیکھتے بھاگ اٹھی، شاہی فوج نے ان کا قلعہ ہجامتک تھا کہ تھا کہ جنگ سے چھو کوں کے فاصلے پر تھا اور مارتے بھگاتے تقریباً چھ سو آدمی موت کے گھاث اتار دیئے۔ ہزار زاس گھوڑے اور بہت سی زر ہیں جزو زن کی وجہ سے

راستہ میں پھینک دی تھیں شاہی سپاہ کے ہاتھ آئیں۔ اور اسی فتح حاصل ہوئی جو قدیم فتح ناموں کا عنوان بنائی جانے کے قابل ہے۔

### یلنکتوش کی تعریف

یلنکتوش اصل میں الوس المان قوم کا اوزبک ہے۔ اس کا نام ختنی تھا ترک یونگ برہنہ کو کہتے ہیں اور تو شیزند کو، ایک جنگ میں سینہ کھلے لڑائی میں معروف تھا، اس دن سے عوام کی زبانوں میں یلنکتوش مشہور ہوا، نذر محمد خاں حاکم بُلخ کا نوکر ہے یہ لوگ ہمیشہ سرحد خراسان میں غزنیں اور قندھار کے درمیان گزر کرتے ہیں، تجوہ دار نوکر کم رکھتے ہیں۔ تاخت و تاراج پر مدارزندگی ہے۔ یہی حالت اس کی ہے لوٹ مار اور قزاقی میں بہت مشہور ہے، جب دوبارہ سرحد خراسان پر گیا تو دارائے ایران کا سرحدی علاقہ لوٹ لیا، میر سرحد کنزوری کی وجہ سے ان حدود کی رعایا اور باشندوں کو اس کے قتل سے نہ بچا سکا، اور شاہ ایران نے اس کے ہاتھوں ایسا نقصان اٹھایا کہ مدت عمر میں کبھی نہ اٹھایا ہو گا۔

### واقعات دکن جو جہانگیر تک پہنچے

جن لوگوں سے خدمات شاکستہ ظاہر ہوئی تھیں۔ ان میں سے ہر ایک اپنی استعداد و حالت کے لحاظ سے اضافہ، منصب و عنایات پادشاہی سے بہرہ مند ہوا۔ اسی دوران میں فاضل خان بخشی لشکر دکن کی عرض داشت سے معلوم ہوا کہ جب ملا محمد لاہوری بہانپور گیا اور اولیائے دولت صوبہ دکن کے ضبط و نقش سے مطمئن ہوئے تو شاہزادہ نے مہابت خاں اور دوسرے امراء کے ساتھ ملک بہار و بنگالہ کی جانب کوچ کیا چونکہ خاطر شاہانہ خان خانان کی نیزگ سازی و قتلہ پردازی سے پریشان تھی اور اس کا بینا دار ارب شاہزادہ شاہجہاں کی خدمت میں تھا اس لئے خیر سگالوں کی صلاح و صواب دید سے اس کو نظر بند رکھا اور ارشاد ہوا کہ شاہزادے کے دولت خانے سے متصل ایک خیمد اس کے لئے استادہ کیا جائے اس کی بیٹی جانہ بیگم جو شاہزادہ دانیال کے نکاح میں تھی اور اپنے باپ کی شاگرد رشید، باپ کے ساتھ رہنے لگی، اور چند معمدوں لوگ اس خیمد کی نگرانی کے لئے مقرر کئے گئے۔

خان خانہ کو قید کرنے کے بعد اس کے غلام نہیں کو جواس کا خاص اور معتبر آدمی تھا اور کار آگاہ ہی کے ساتھ بہادر بھی تھا۔ قید کرنا چاہا۔ اس نے آپ کو یونہی حوالہ نہ کیا۔ اور ہمت کر کے بیٹھ اور چند توکروں کے ساتھ غیرت و مردگی پر جان فدا کر دی۔

### مہابت خاں کی عرض داشت کشمیر میں

غزہ شہر یور کو دیرناک میں جو دریا یا نئے بحث کا سرچشمہ ہے اور روزہ رہت سرائے کشمیر کی جانب فرا سیر گاہوں میں مشہور ہے۔ مہابت خاں کی عرض داشت پہنچی کہ چونکہ لشکر شاہ جہاں کے سرداروں نے دریا یا نئے گنگ کے راستوں کو مضبوط کر کے کشتیاں اپنے قبضہ میں کر لی تھیں اس لئے چند روز لشکر عبور نہ کر سکا، بعد ازاں زمینداروں نے بخت دولت کی رہنمائی سے تمیں کشتیاں مہیا کر کے چالیس کوں دریا کے کنارے عبور لشکر کی غرض سے طے کر کے رہبری کی اور عسا کرم منصور خدا کی حفاظت میں دریا سے گزر گئے۔

### جہانگیر کی دارالسلطنت لاہور کو روائی

#### خان اعظم کا انتقال

5۔ شہر یور کو جلوس شاہی سمت لاہور روائہ ہوا، اس وقت گجرات کے خبر رسانوں کی عرضی سے اطلاع ملی کہ خان اعظم میرزا کو کہنے گجرات میں اجل طبعی سے انتقال کیا۔

#### خان اعظم کے حالات

خان اعظم کا نام عزیز میرزا محمد ہے، حضرت عرش آشیانی کا کوکر تھا۔ شہنشاہ اس کو اپنے تمام رضائی بھائیوں میں زیادہ عزیز و نتا قبل عزت خیال کرتے تھے اور بات چیت میں بھی عزیز، بھی میرزا کو کہ اور احیاناً خان اعظم کہہ کر خطاب کرتے تھے۔ بچپن اور لڑکپن سے جہانگیر کی خدمت میں گستاخ تھا، چونکہ اس کی ماں جبھی انگلہ کو نسبت تویی حاصل تھی اور والدہ حقیقی سے زیادہ اس کی مراعات خاطر لحوظ تھی، اس لئے بھیش اس کی گستاخیوں کو حسن ادب سے نظر انداز کر دیتے تھے۔ جبھی انگلہ کی رعایت خاطر ہی سے سلطنت میں کوئی بیس شخص اس کی قوم اولاد اعمام و خاندان کے مرتبہ

قدیم و جدید نوکروں میں دس ہزار سوار سے زیادہ تھے، اور ان کے اکثر خیر خواہ جنگ کا مشورہ نہ دیتے تھے، سب کی رائے کے خلاف راجہ بھیم پر راتا نے جہالت سے اس قدر مبالغاً صرار سے کام لیا کہ بغیر جنگ کے میری ہمراہی متصور نہیں اور یہ اس قسم کی آمد و رفت آئیں راجپوتی کے منافی ہے وغیرہ، تاگزیر شاہ عالیٰ قدر نے اس کی رعایت خاطر سب پر مقدم رکھ کر باوجود عدم استعداد و کمزوری لشکر، جنگ کا فیصلہ کیا دونوں فریق لشکر آہستہ کر کے مقابلے میں آئے، پہلے توپ خانہ حصار سے کل کرنہ بابت تیزی سے حملہ آور ہوا۔ افواج چہانگیری نے تین طرف سے میدان کو گھرا اولوں کی طرح تیر و تفنگ کی پارش شروع کر دی، راجہ بھیم و شمنوں کی کثرت کا اعتبار نہ کر کے راجپتوں کی فوج کے ساتھ تو سن ہمت کو مہیز کرتا ہوا بڑھا، اور خود کو شاہزادہ پر دیز کی افواج تک پہنچا کر مشیر آبدار سے لڑنے لگا جہاں جو افواج کے آگے تھا تیر و تفنگ کے زخم کھا کر گر پڑا اس وقت وہ شیر پیشہ ہمت و دلیری جاں نثار راجپتوں کے ساتھ بابت استقلال سے مرداگی و شجاعت کا ثبوت دے رہا تھا، یہ حالت دیکھ کر جوانان چیدہ و سپاہیاں جنگ دیدہ جو شاہزادہ اور مہابت خاں کے گرد و پیش کھڑے تھے ہر طرف سے ہجوم کر کے ٹوٹ پڑے۔ اور اس یکتائے عرصہ ہمت کو تخت بیدرنخ سے ہلاک کر ڈالا اس بہادر میں جب تک جان باقی رہی برادر لٹارتارہ۔ آخر کہ جان شارکی۔

فوج کے دوسرا سردار کمک و مد کی توفیق سے محروم رہے توپ خانہ کے منتظم جو خلاف احتیاط آگے بڑھ گئے تھے۔ تو پین چھوڑ کر بھاگ گئے اور توپ خانہ لشکر شاہنشاہی کے ہاتھ آیا۔ دریا افغان بھی تمام افغانوں کے ساتھ جنہوں نے اطاعت اختیار کی تھی بغیر جنگ کے بھاگ گیا، اب یہاں تک نوبت پہنچی کہ شاہنشاہی فوجیں حلقت کی طرح سر سے سر ملائے امنڈ رہی تھیں، سوائے فیلان علم و نشان اور قرچیان خاصہ کے جو شاہجهان کے پیچھے سوار تھے اور عبداللہ خاں کے جو دست راست کی جانب تھوڑے فاصلہ پر کھڑا تھا۔ کوئی شخص نظر نہ آتا تھا۔

اس وقت شاہجهان کی سواری کے گھوڑے کو ایک تیر کا عبداللہ خاں نے باغ پکڑ کر بابت تاکید و عاجزی کے ساتھ میدان کا رزار سے نکالا جو نکہ گھوڑے کے زخم خلت لگا تھا، اس نے اپنی سواری کا گھوڑا لے کر بڑی منت کے بعد اس پر سوار کیا۔ غرض جلوس شاہجهانی رزمگاہ سے قلعہ رہتاں رو انہ ہوا۔ چونکہ اس چند روز میں شاہزادہ مراد بخش کی ولادت ہوئی تھی اور نقل و حرکت

دشوار تھی اس لئے ان کو حمایت ایز دی میں دے کر خدمت پرست خان اور کوتاں خان کو چند قابل اعتاد خادموں کے ساتھ ان کی خدمت کے لئے چھوڑا۔ اور دوسرے شہزادگان اور پرستاران حرم سرائے دولت کو ہمراہ لے کر نہایت سمجھیگی وقار کے ساتھ جانب پنڈو بہار روانہ ہوا۔

اس وقت انہی دکن خصوصاً ملک غیر کی کئی عرضیاں ان حدود پر توجہ کرنے کے التماں میں پہنچیں۔ اب ملک دکن کے بھل حالات جوش اجہاں کے غائبانہ رونما ہوئے عرض کئے جاتے ہیں۔

### دکن کے حالات

جب ملک غیر ولایت قطب الملک کی سرحد میں پہنچا تو مقررہ رقم جو ہر سال خرچ سپاہ کے لئے اس سے لیتا تھا، اور ان دو یرسوں میں وصول نہیں ہوئی تھی اس سے بازیافت کر کے پھر عہدوں سو گند سے دل کو یہاں سے مطمئن کرنے کے بعد ولایت بیدر کی حدود میں پہنچا اور عادل خاں کے لوگوں پر جو اس ملک کی خفاقت پر مقرر تھے کمزور دے سرو ساماں پا کر حملہ آور ہوا، اور شہر بیدر کو تاراج کر کے دہاں سے فوج اور پوری تیاریوں کے ساتھ ملک پیجا پور پر پورش کی۔

چونکہ عادل خاں نے اکثر ہوشیار آدمیوں اور اپنے پنڈیہ سرداروں کو ملنا محمد لاری کے ساتھ برہانپور بیٹھ دیا تھا اور اتنی جمعیت کہ اس کے رفع شر کو کافی ہو موجود نہ تھی اس لئے مصلحت وقت اپنی عزت و دولت کی خفاقت میں دیکھ کر قلعہ پیجا پور میں قلعہ بنڈ ہو گیا اور برج و فصیل وغیرہ قلعہ داری کے انتظام میں مشغول ہو کر ملنا محمد لاری اور اس لشکر کی طلبی میں جو اپنے امراء کے ساتھ برہانپور بھیجا تھا آدمی بھیجا۔ اور صوبہ نہ مذکور کے حاکموں کو کئی مرتبہ تاکید و مبالغہ کے ساتھ لکھا کر میرے اخلاص و دولت خواہی کی حقیقت سب پر ظاہر ہے، میں خود کو منسوبان دربار شاہی میں سمجھتا ہوں۔ اس وقت جبکہ غیر حق ناشناس میرے ساتھ ایسی گستاخی سے بیش آیا میں امید کرتا ہوں کہ تمام خیر خواہ اس صوبہ کے موجودہ سپاہ کے ساتھ ملک پر توجہ کریں تاکہ اس بیہودہ غلام سے راستہ صاف کر کے اس کی بد کرداری کی سزا دی جائے۔

جس زمانہ میں مہابت خاں شاہزادہ پرویز کے ساتھ الآلہ آباد کی طرف متوجہ ہوا سر بلند رائے کو برہانپور پر حاکم کر کے حکم دیا کرائے موصوف تمام مہمات کلی و جزوی میں ملا محمد لاری کے مشورہ سے کام کرے۔ اور معاملات دکن کے انتظام میں ان کی صلاح سے مخفر نہ ہو۔

କରିବାକୁ ପାଇଲା ଏହାର ମଧ୍ୟରେ କିମ୍ବା କିମ୍ବା କିମ୍ବା  
କରିବାକୁ ପାଇଲା ଏହାର ମଧ୍ୟରେ କିମ୍ବା କିମ୍ବା କିମ୍ବା

କରିବାକୁ ପାଇଲା

କରିବାକୁ ପାଇଲା ଏହାର ମଧ୍ୟରେ କିମ୍ବା କିମ୍ବା କିମ୍ବା  
କରିବାକୁ ପାଇଲା ଏହାର ମଧ୍ୟରେ କିମ୍ବା କିମ୍ବା କିମ୍ବା

କରିବାକୁ ପାଇଲା ଏହାର ମଧ୍ୟରେ କିମ୍ବା କିମ୍ବା କିମ୍ବା  
କରିବାକୁ ପାଇଲା ଏହାର ମଧ୍ୟରେ କିମ୍ବା କିମ୍ବା କିମ୍ବା  
କରିବାକୁ ପାଇଲା ଏହାର ମଧ୍ୟରେ କିମ୍ବା କିମ୍ବା କିମ୍ବା  
କରିବାକୁ ପାଇଲା ଏହାର ମଧ୍ୟରେ କିମ୍ବା କିମ୍ବା କିମ୍ବା

କରିବାକୁ ପାଇଲା

۱۴۷۰-۱۴۷۱ میلادی که در آن سال از پسرش علی بن ابی طالب  
امیر المؤمنین علیه السلام درگذشت.

ମୁଦ୍ରଣ କାର୍ଯ୍ୟକ୍ରମ

ଶ୍ରୀମଦ୍ଭଗବତ

ଶ୍ରୀମଦ୍ଭଗବତ

ଶ୍ରୀମଦ୍ଭଗବତ-

“କୁଳାନ୍ତି-

-۱۰-

“**କାନ୍ତିରୁଦ୍ଧିବାନୁଜୀବି**”**ରେ** କହିଯିବା ପାଇଲା  
କାନ୍ତିରୁଦ୍ଧିବାନୁଜୀବି

“**କାହାରେ ପାଇଲୁ କିମ୍ବା କିମ୍ବା କିମ୍ବା** ?”  
ଅଧିକାରୀଙ୍କ-

وَلِمَنْدَبْرَةِ وَلِلْمَنْدَبْرَةِ وَلِلْمَنْدَبْرَةِ وَلِلْمَنْدَبْرَةِ

۱۷۰۰-۱۷۵۰ میلادی

۷۰

ପ୍ରମାଣିତ ହେଲା କି ଏହା କିମ୍ବା ଏହାର ଅଧିକାରୀ କିମ୍ବା ଏହାର  
ପରିବାରକୁ ଏହାର ପରିବାରକୁ ଏହାର ପରିବାରକୁ ଏହାର  
ପରିବାରକୁ ଏହାର ପରିବାରକୁ ଏହାର ପରିବାରକୁ ଏହାର  
ପରିବାରକୁ ଏହାର ପରିବାରକୁ ଏହାର ପରିବାରକୁ

କବିତା ପରିଚୟ

بیک شپنگ کر، تنزیه  
کر ای خانم بابو همی



الثانی 1033ھ کو آفتاب برج حمل میں آیا اور جلوس کا بیسوال سال شروع ہوا۔

دامن کوہ یمنہ میں بقریب تفریح ایک سوا کیاون پہاڑی میڈھے بندوق اور تیرے شکار ہوئے، منزل چکس ہستی پر چشن نوروز منایا یمنہ سے اس منزل تک بڑے بڑے ارغوان زاروں کی سیر کی۔

## پیر پنجال

چونکہ اس موسم میں پیر پنجال کے کوہ دور برف سے مالا مال ہوتے ہیں۔ اور ان پر سے سواروں کا عبور دشوار بلکہ محال ہوتا ہے۔ اس لئے پونج کی گھانی سے کوچ ہوا اس تلاab میں ایک عجیب پھول نظر آیا، جواب تک نہ دیکھا گیا تھا، بے تکلف نہایت شاندار تین رنگ کا پھول ہے، ایک سرخ آتشیں گل انار کی طرح بعض گل شفتالو کے رنگ کا بعض ابلق سیر و نیم سیر دور سے گل گذھل کی طرح جو ہندوستان میں ہوتا ہے، لیکن گل گذھل سے بڑا ہوتا ہے اور اب معلوم ہوتا ہے جیسے غلطی کے پست و بلند پھولوں کا ایک جگہ گلدستہ بنا کر رکھ دیا ہے خوش رنگی اور نظر فرمی میں بے نظیر پھول ہے، اس کا درخت درخت تو ت اور امر و د کے بر ابر بڑا اور پتہ درخت بیدمشک کے پتے کے مشابہ ہوتا ہے، لیکن برگ بیدمشک میں تیز نوک ہوتی ہے اور اس کا پتہ سرے کی طرف سے

چوڑا ہوتا ہے اور گرانی میں بھی بید ملک کے برادر ہوتا ہے، اس کا پھول اتنا بڑا ہوتا ہے کہ دونوں ہاتھوں میں نہیں ساتا، اس کا درخت بُنگل ہوتا ہے اور سر سے پاؤں تک گھیر لیتا ہے، اس کو اہل کشیر کمربیوں اور پکلی و دھمتوں کے آدمی، بوہ بہلوں کہتے ہیں اور یہ صرف انہیں پہاڑوں پر ہوتا ہے جہاں سات آٹھوں سے زیادہ برف نہ ظہرے اور جلد دور ہو جائے۔

اس کوہستان میں نارنج بھی ہوتا ہے، دو سال اور تین سال درخت پر پار رہتا ہے۔ میر نفر اللہ عرب اس سر زمین کے جاگیر دار سے ناگیا کہ تقریباً ایک ہزار نارنج ایک درخت میں ہوتے ہیں۔

### جہانگیر کا نور آباد میں ورود

جمعہ کی آنیس تاریخ کونور آباد کی منزل میں جو دریائے بحث کے ساحل پر واقع ہے اتنے کا اتفاقی ہوا یہ تمہر کے تلااب سے کشمیر تک جس طرح پیر پنجال کے راستے میں منزل پہ منزل مکانات اور سیر گاہیں ہیں انی ہیں اس راستے میں بھی نی ہیں اور خیمه و تمام اسباب فراش خانہ کی کوئی حاجت نہیں پڑتی۔ ان چند منزلوں میں اردوے جہانگیری برف و باراں اور شدت سرمائی وجہ سے دشوار گز ارگھائیوں سے بمشکل پار ہوا، اثنائے راہ میں ایک نہایت خوشنا آبشار نظر آیا۔ جس کو ایک حیثیت سے کشمیر کے آبشاروں سے بہتر کہ سکتے ہیں اس کی بلندی پچاس ہاتھ اور عرض چار ہاتھ ہو گا، عمارت کے منصروں نے اس کے برادر ایک بڑا چبوترہ بنادیا تھا، حضرت شاہنشاہی یہاں ٹھوڑی دیر بیٹھے، چند پیالے نوش کئے چشم دل کو اس پانی سے سیراب کیا، اور حکم دیا کہ ایک پھر کی مختی پر تاریخ عبور لکھر بست کی جائے تاکہ یہ قلم صفحہ روزگار پر یاد گار ہے۔

اس منزل پر لالہ جو عاسن، ارغوان، اور یامن کبود کشمیر سے لایا گیا، لوگوں نے عرض کی کہ سیر لالہ کا وقت رو بہ تنزل ہے اور تقریباً گزر چکا ہے۔ معلوم نہیں شہر میں داخل ہونے تک اتنا وقت رہتا ہے کہ اس کی سیر سے محظوظ ہو سکیں یا نہیں۔

### بارہ مولا میں جہانگیر کی آمد

روز یکشنبہ غرہ اردوی بہشت کو قصبه، بارہ مولا جو کشمیر کے بڑے قصبوں میں ہے ورود

## چہانگیر کی معلومات

ان پریشان کن خبروں سے شہنشاہ چہانگیر کو بڑا تر ڈور ہتا تھا اسی دوران میں مہابت خاں کی الماس پر اس کے بیٹے خانہزاد خاں کو مع فوج کے کامل سے طلب کر کے باپ کے پاس بھیجا اور صوبہ خواجہ ابو الحسن کو تفویض ہوا احسن اللہ خاں پر خواجہ باپ کی نیابت میں کابل کی حکومت و حراست پر مقرر کیا گیا اور حکم ہوا کہ پانچ ہزار سوار خواجہ کو ضابطہ دوسرا پہر کے مطابق دے جائیں احسن اللہ منصب ہزار و پانصدی ذات ہشت صد سوار اور ظفر، انی خطاب سے سرفراز ہوا خلعت باشیر و خبر مرصن و فیل اور عنایت علم سے مزید عزت دی گئی۔

### مہابت خاں کی عرضداشت

اس وقت مہابت خاں کی عرضداشت ملاحظہ میں پیش ہوئی لکھا تھا کہ شاہجہاں پڑنے اور بہار سے گزر کر ملک بنگال میں آگئے اور شاہزادہ پرویز عساکر منصورہ کے ساتھ ملک بہار پہنچے، اس کے بعد جو ہو گا، عرض کیا جائے گا۔

اور اس گذشتہ میں لکھا جا چکا ہے کہ شاہجہاں نے داراب خاں پر خان خانان کو قسم دے کر بنگالہ کی حکومت پر مقرر کر کے بنظر احتیاط اس کی بیوی کو اس کے ایک لڑکے اور ایک بیٹھیجے سمیت اپنے ہمراہ رکھ لیا، جنگ اور روائی کے بعد اس کی بیوی کو قلعہ رہتاں میں چھوڑ کر داراب خاں کو لکھا کر گذھی میں خود کو خدمت میں پہنچائے داراب نے ناراضی و زشت خونی سے صورت حال کو دوسری روشنی میں دیکھ کر عرضی بھیجی کر زمینداروں نے اتفاق کر کے مجھے محاصرہ میں لے لیا ہے اس لئے حضور میں نہیں پہنچ سکتا۔

جب شاہجہاں داراب کے آنے سے مایوس ہوا اور وہ لوگ ساتھ نہ رہے جن سے خاطر خواہ کام نکل سکتے ناچار نظری سے داراب کے بیٹے کو عبد اللہ خاں کے حوالہ کر کے اکبر گذرانہ ہوا، اور کارخانہ جات کا ساز و سامان جوا کر بگر میں چھوڑ دیا تھا ساتھ لے کر اسی راستے سے جس سے دکن سے آئے تھے علم مراجعت بلند کیا۔

چونکہ داراب خاں نے ایسی ناپسندیدہ حرکت سے ہمیشہ کے لئے خود کو مطعون و مردود بنا لیا

تحاصل لئے عبداللہ نے اس کے جوان بیٹے کو قتل کر کے دل کا بوجھ ہلاکیا، اور ہر چند شاہجہان نے آدمی بھیج کر منع کیا لیکن وہ باز نہ آیا۔

شاہزادہ پرویز نے صوبہ بیگالہ مہابت خاں اور اس کے بیٹے کی جاگیر میں دے کر عنان معاودت پھیری، زمیندار ان بیگال (جن کے پاس داراب خاں نظر بند تھا) کے نام احکام صادر ہوئے کہ خبر دار اس سے دست تعریض کوتاہ کر کے ہمارے حضور میں روانہ کریں۔ وہ ان احکام کے بعد بہت جلد شاہزادہ کی خدمت میں حاضر ہوا۔

### پرویز کے نام شاہی فرمان

جب داراب کے آنے کی خبر جہاں گیر کو ہوئی فرمان ہوا کہ اس بے سعادت کے زندہ رکھنے میں کیا مصلحت ہے، چاہئے کہ وہاں پہنچتے ہی اس گمراہ کا سرکاث کے ہماری خدمت میں روانہ کریں۔ غرض مہابت خاں نے حکم کے مطابق اس کا سرتون سے جدا کر کے ارسال دربار کیا۔ چونکہ صوبہ دکن میں سخت شورش پیدا ہو گئی تھی اور اعیان لشکر میں سے ایک گروہ اسی پہنچے قسمت ہو کر قلعہ دولت آباد میں محبوس تھا اور شاہ نہیں کا جلوس لشکر بیگالہ سے ملک دکن کی طرف روانہ ہو چکا تھا۔ مجبوراً مخلص خاں کو بجلت شاہزادہ پرویز کے پاس بھیجا گیا کہ سزاویٰ ۱ کر کے ان کو امرائے عظام کے ساتھ صوبہ دکن روانہ کریں۔

### قاسم خاں حاکم آگرہ

اسی زمانہ میں قاسم خاں مقرب خاں کی معزولی کی وجہ سے دارالخلافہ آگرہ کی حکومت پر ممتاز ہوا۔ اسی تاریخ کو برہانپور سے اسد خاں بخشی لشکر دکن کی عرضداشت آئی کہ یاقوت جبشی دس ہزار سوار کے ساتھ مکاپور پہنچا ہے جو شہر سے بیش کوں پر ہے اور سر بلند رائے شہر سے نکل کر اس ارادہ میں ہے کہ جنگ کرے۔ اس بنابرہ نہایت تاکید کے ساتھ فرمان صادر ہوا کہ لمک اور مد پہنچنے سکن ہر گز جسارت نہ کرے اور برج و فصیل مسٹحکم کر کے شہر میں قلعہ بند ہو کر بیٹھے۔

شاہنشاہی سنبھر رونق ہوا، شہر کے لوگوں میں اہل فضل، ارباب سعادت، بودا گرساز نمے، اقوال اور ہر طبقہ کے آدمی جو حق استیصال کے لئے باریاب ہوئے۔

ان دو منزلوں میں ٹکونوف زارووی کی خوب سیر ہوئی، بارہ مولا سے بادشاہ اور تمام امرا کشی پر بینچہ کر شہر گئے۔ روز شنبہ اٹھارہ ہویں تاریخ نو کوشیر کی عمارت دلشیں سے گزر ہوا، اگرچہ نور منزل کے باغ میں جودولت خانہ کے درمیان واقع ہے۔ ٹکونوف کی بہار آخ رخی لیکن یاسکن کو دیکھ کر دماغ منور و معطر ہو گیا۔ بیرون شہر کے باغوں میں ہنوز ٹکونوف کے اقسام دنیا کی رونق بڑھا رہے تھے۔

بازais چہ جوانی و جمال ست جہاں را

زیں حال کہ نوگشت زمیں را و زماں را

چونکہ متواتر معلوم ہوا اور کتب طبی خصوصاً ذخیرہ خوارزم شاہی میں لکھا ہے کہ زعفران ہوتا ہے۔ بادشاہ نے ایک گردن زدنی چور کو زندان سے طلب کر کے اپنے حضور میں پاؤ بھر زعفران جس کے چالیس مقابل ہوتے ہیں کھلایا، اس کی حالت میں ذرا بھی تغیرت نہ ہوا۔ دوسرا دن اُس کی دُگنی یعنی آستی مقابل کھلانی آئی۔ قبسم بھی نہ آیا بلکہ کیا ذکرا اور مرنا کے کہتے ہیں۔

شاہجہاں پھر دکن میں

غزر و خور داد کو اسد خاں بخشی دکن کی عرض داشت سے اطلاع ملی کہ شاہجہاں دیوال گام پہنچا اور یا قوت جبشی نے غزر کے لشکر کے ساتھ برہان پور کا حاصرہ کر لیا ہے، سر بلند رائے غیرت و محیت قائم رکھ کے لوازم قلعہ داری میں مشغول ہے، حاصرہ کرنے والے ہمیشہ باہر سے لڑتے ہیں مگر کچھ کرنپیں سکتے۔۔۔

چند روز کے بعد خبر آئی کہ شاہجہاں نے لعل باغ کے گھن میں شاہی خیجے نصب کر دیئے جو کام کے جوان ان کی خدمت میں تھے کہی بار قلعہ پر حملہ آور ہوئے۔ مگر کچھ نہ کر سکے۔ اس اثنامیں شاہزادہ شاہجہاں سخت علیل ہو گیا اور بیرون برہان پور کو حج کر کے بالا گھاٹ روہن گڑھ روانہ ہوا، غیر کے آدمی بھی حصار برہان پور سے ناکام ہو کر غیر کے پاس گئے۔

جب یہ خبر جہاں گئی کہ ہوئی تو سر بلند رائے کو بے شمار علیات و مرام سے سرفراز کیا، بیچہزاری ذات و سوار کا منصب اور رامراج خطاب جس سے بڑا کوئی خطاب ملک دکن میں نہیں ہوتا دیا گیا۔

## ہوشنگ اور خان خاناں دربار جہاں گیر میں

اس تاریخ کو دست غیب عرب جو ہوشنگ، پرشاہزادہ دانیال اور عبدالرحمٰن خان خاناں کو طلب کرنے شاہزادہ پرویز کے پاس گیا تھا ان لوگوں کو لا کر آستان بوس ہوا۔ اس کو عواظف روز افراد سے مخصوص کر کے مظفر خاں میر بخشی کو حکم دیا کہ اس کے حالات سے خبردار رہ کر اس کی ضروریات، برکار خاصہ سے پوری کرتا رہے اس کے بعد عبدالرحمٰن خان خاناں زمیں بوس ہو کر اپنی پیشانی رکھتا رہا اور دیرینک شرم سے سرا و پر نہیں اٹھایا۔ اس کی تسلی و دلوازی کے لئے جہاں گیر نے کہا کہ اس مدت میں جو کچھ ظاہر ہوا، قضا و قدر کے اثر سے ہوا۔ نہ ہمارے اور تمہارے اختیار سے، باوجود اتنی نافرمانیوں اور خطاؤں کے جو اس سے صادر ہوئیں ان تنبیہوں اور عذابوں کے خیال سے جو اس نے نافرمانیوں کے مقابل اٹھائی تھیں۔ بادشاہ نے حصار دربار سے مخاطب ہو کر فرمایا کہ میں خود کو اس سے زیادہ شرمندہ پاتا ہوں۔

کرم بین و لطف خداوند گار  
گند بندہ کر دست و او شرمسار  
پھر ارشاد ہوا کہ بخشی اس کو آگے لا کر مناسب جگہ بھائیں۔

اس سے پہلے فدائی خاں کو شاہزادہ پرویز کے پاس بھیجا تھا کہ مہابت خاں کو اس کی خدمت سے جدا کر کے جانب بناگالہ روانہ کرے اور خان جہاں گجرات سے آ کر شاہزادہ کی نیابت میں فخر اتیاز حاصل کرے۔ اس زمانہ میں فدائی خاں کی عرضداشت بخشی لکھا تھا کہ سارنگپور میں بھی شاہزادہ کی خدمت میں حاضر ہو کر احکام شاہنشاہی عرض کر دیئے گئے شاہزادہ مہابت خاں کی جداگانی اور خان جہاں کی ہمراہی پر راضی نہیں ہیں۔ ہر چند میں نے اس باب میں مبالغہ اور تاکید کے ساتھ گزارش کی کوئی نتیجہ نہ ہوا، چونکہ اس لشکر میں میر ارہنابے فائدہ تھا اس لئے سارنگپور میں توقف کر کے خان جہاں کی طلب میں تیز رو قاصد بیجے کر، بہت جلد ان حدود کی طرف توجہ کرے۔

الحاصل جب فدائی خاں کی عرضی سے حقیقت حال معلوم ہوئی تو پھر تاکید کے ساتھ شاہزادہ کے نام فرمان صادر ہوا کہ جو کچھ حکم ہوا ہے ہرگز اس کے خلاف دل میں نہ لادا اور اگر مہابت خاں

بنگالہ جانے پر راضی نہ ہو تو تھا حاضر دربار ہوا اور تم تمام امرات کے ساتھ تو قف کرو۔

### کشمیر سے لاہور کی جانب شہنشاہ جہاگنگیر کی روائی

انیس محروم 1035 کو کشمیر سے لاہور کاقصد کیا، اس سے قبل کئی بار سننے میں آیا تھا کہ کوہ پیر بنگال میں ایک جانور ہما کے نام سے مشہور ہے، اور اس سرز من کے لوگ کہتے تھے کہ اس کی غذا ہڈی ہے ہمیشہ ہوا میں پرواز کرتا دیکھا گیا ہے، بیٹھا ہوا کم نظر آیا۔ چونکہ شہنشاہ جہاگنگیر کی طبیعت ان مقدمات کی تحقیق کا بہت لحاظ رکھتی ہے اس لئے حکم ہوا کہ قراولوں میں سے جو شخص بندوق مار کر حضور میں پیش کرے گا، اس کو پانچ سور و پیہ انعام دیا جائے گا، اتفاقاً جمال خان قراول بندوق سے مار کر حضور میں لا یا۔ چونکہ زخم اس کے پاؤں پر آیا تھا اس لئے زندہ و تدرست نظر آیا حکم دیا کہ چینہ دان ملاحظہ کریں تاکہ اس کی غذا معلوم ہو جب چینہ دان کو شکاف دیا تو اس کے پوتے سے ہڈی کے ریزے لکھے، اس کو ہستان کے آدمیوں نے عرض کی کہ اس کی خوراک کا مدار اتنوں ریزوں پر ہے ہمیشہ ہوا پر اڑتا رہتا ہے، زمیں پر نگاہ رکھتا ہے، جب کوئی ہڈی نظر آتی ہے اپنی چونچ میں لے کر بلند ہو جاتا ہے اور بلندی سے پتھر پھینکتا ہے تاکہ ٹوٹ کر ریزہ ریزہ ہو جائے۔ پھر چک کر کھایتا ہے۔ اس صورت میں غل نالب یہ ہے کہ مشہور پرمدھ ہماہی ہو گا۔ جیسا کہ کہا ہے۔۔۔

ہائے بر ہمه مرغاع ازاں شرف دارو

کر اتناو خورد و جانور نیاز ارد

جش و ترکیب میں عقاب سے مٹا بہے، اس کی چونچ مرغ کے کیس کی طرح ہوتی ہے لیکن مرغ کے کیس میں پرنپیں ہوتے اس میں سیاہ چکدار پر ہوتے ہیں۔ وزن کیا گیا تو چار سو پندرہ تو لہ لکلا جس کے ایک ہزار ساڑھے سینتیس مثقال ہوتے ہیں۔ (ان ایام میں سردار خاں برادر عبداللہ خاں نے وفات پائی۔)

شبیہ کی مبارک رات کو تاریخ تیس آذر دولت خانہ لاہور میں قیام کا اتفاق ہوا، ایک لاکھ روپیہ خان خانہ کو انعام میں دیا گیا۔ اس تاریخ آقا محمد اپنی شاہ عباس حاضر دربار ہوا۔

فدا کی خاں کی عرضداشت سے معلوم ہوا کہ مہابت خاں شہزادہ کی خدمت سے رخصت ہو

کر بیگالہ روانہ ہو گیا۔

### شہزادہ دادرجخش کی پیشکش

مجیب واقعیہ ہے کہ شہزادہ دادرجخش نے ایک زردوش پیشکش کیا جو بکری سے مانوس ہو کر ایک پنجرہ میں رہتا ہے اور اس بکری کے ساتھ نہایت محبت اور دلچسپی ظاہر کرتا ہے اور جس طرح جانور جفت ہوتے ہیں اسی طرح بکری کو آغوش میں لے کر حرکت کرتا ہے۔ حکم ہوا کہ اس بکری کو اس کی نظر سے دور لے جا کر چھپا دیں اس پر فریاد و اضطراب ظاہر کیا پھر حسب ارشاد ایک دوسری بکری اسی رنگ اور وضع کی اس قفس میں داخل کی گئی۔ شیر نے پہلے اس کو سونگھا بعد ازاں اس کی کمر منہ سے پکڑ کے توڑ دی، پھر ایک بھیز پنجرہ میں پہنچائی گئی اس کو بھی فوراً توڑ مردڑ کر کھا گیا، اس کے بعد پھر وہی بکری اس کے نزدیک لے گئے تو بدستور سابق الفت و مہربانی ظاہر کی، خود چلت لیٹ گیا اور بکری کو اپنے سینہ پر بٹھا کر اس کا منہ چاننا شروع کیا۔ کسی وحشی جانور کو اپنی بھت کا منہ چانٹ نہیں دیکھا گیا۔

### دیوانی صوبہ دکن پر افضل خاں کا تقریر

اس زمانہ میں افضل خاں کو دیوانی صوبہ دکن کی خدمت پر مامور کر کے ہزارو پانصدی ذات و ہزارو پانصد سوار کا منصب دیا گیا۔ اور خلعت و اسپ و فیل بھی مرحت ہوا اور اسی کے ساتھ اس صوبہ کے بیش امر اک خلعت بھیجا۔

چونکہ مہابت خاں نے صوبہ بیگال وغیرہ سے حاصل کئے ہوئے ہاتھی اب تک دربار جہا گکیری میں نہ بھیجتے اور گران قدر قیس سرکاری مطالبات کی اس کے ذمہ تک تھیں اور شہنشاہی محل جا گیر پر بھی تغیر و تبدیل کے وقت متصرف ہو گیا تھا اس لئے حکم ہوا کہ دست غیب عرب مشارا الیہ کے پاس جا کر جو ہاتھی اس کے پاس فراہم ہیں حضور میں لائے اور حسابی مطالبات بھی اس سے بازیافت کرے اگر اس کا جواب قرین عقل ثابت ہو تو وہ خود آ کر دیوانیان عظام سے حساب صاف کر لے۔

## فدائی خاں کی عرضی

ایسی عرصے میں فدائی خاں کی عرضی آئی کہ خان جہاں نے گجرات سے آ کر شاہزادہ پروینز کی ملازمت حاصل کی۔ اسی مدت میں خان جہاں کی عرض داشت بھی آئی۔ لکھا تھا کہ عبداللہ خاں شاہ جہاں کی خدمت سے جدا ہو گیا۔ اس نے اس فروی کو اپنے جرام کا شفیع بنانا کر ایک تحریر میں بر اظہار ندامت و خجالت ارسال کی ہے۔ جہاں پناہ کے کرم و بخشش کے بھروسہ پر بخشنہ اصل تحریر بھیج کر مر راجح بیکراں سے امیدوار ہوں کہ اس کی خطائی میں معاف فرمائی جائیں (اور اسے اس عطیہ و عظمی سے معاصرین میں سرفرازی و امتیاز کا موقع ملے) اس کے جواب میں فرمان ہوا۔

ایں درگیرہ ما درگیرہ نومیدی نیست

اس کی المساس منثور ہوئی۔

## دانیال کے بڑے بیٹے کی جہانگیر کی خدمت میں حاضری

اس تاریخ کو طہورث شہزادہ دانیال کا بڑا بیٹا شاہ جہاں کی خدمت میں علیحدہ ہو کر حاضر دربار ہوا، اس سے پہلے اس کا چھوٹا بھائی ہوشنج بھی ایسا کر چکا تھا، اس وقت وہ بھی قسمت کی رہنمائی سے ہی مر راجح و نوازش سے مخصوص ہوا۔ مزید سرفرازی کے لئے دونوں کو نسبت خوبی میں تسلیم کر کے جس کو سلطانین چشتائی کی اصطلاح میں گورگاں کہتے ہیں خلعت پہنایا گیا۔

انی بیٹی بہار بانو بیگم کی نسبت طہورث سے اور سلطان خسرو کی بیٹی بانو بیگم کی نسبت ہوشنج سے کردی، اس وقت رقم اقبال نامہ معتمد خاں بخشی گری کی خدمت سے معزز و ممتاز ہوا۔

## شہنشاہ کی کابل کوروانگی

تاریخ سترہ اسند ار مطابق آٹھ جمادی الثاني سیرو ھکار کے ارادے سے کابل کی طرف کوچ ہوا، چند روز بیرون شہر مقام کر کے جمعہ کے دن ماہنگ کو کی تیس کوروانگی ہوئی۔

احداد کا سر

انخار خاں پر احمد بیگ خاں کابل سے صوبہ پنجش سے احداد کا سر لا کر سرخو ہوا۔ جہانگیر

نے درگاہ بے نیاز میں سر نیاز جھکا کر اس تازہ نعمت عظیمی پر لشکر کے بعد مے ادا کر کے شادیانہ بجائے کا حکم دیا اور فرمان نافذ کیا کہ اس آشنا دماغ بتاہ اندیش کا سر لا ہو رے جا کر قلعہ کے دروازہ سے لٹکا دیا جائے۔

### احداد کا اصل واقعہ

اس محل واقعہ کی تفصیل یہ ہے کہ جب ظفر خال پر خواجہ ابو الحسن کا بیل پہنچا تو سنہ کہ یونگ توش اوزبک شورش و قتنہ انگیزی کے ارادہ سے غزنی میں آگیا ہے مجبوراً اپنے صوبہ متعینہ کے دوسراے عہدہ داروں کی شرکت سے لشکر فراہم کئے اور اس کی سرکوبی کے لئے روانہ ہوا، اس اثناء میں احداد قابو پا کر اس بتاہ اندیش کے اشارہ سے تیراہ میں آ کر ہر فنی اور لوت مار کرنے لگا جو مفسدوں کا شیوه ہے۔

جب لشکر آنے کی اطلاع ملی تو یونگ توش کی آنکھیں کھلیں اور اس ارادہ باطل سے نادم ہو کر اپنے ایک عزیز کواظہار ملامحت و چاپلوی کے لئے ظفر خال کے پاس بھیجا، اولیائے دولت اس طرف سے مطمئن ہو کر اسی تیاری اور فوج کے ساتھ گردبر کے راست سے احداد پر چڑھائی کے لئے چلے، یونگ توش کے واپس ہونے اور لشکر کے آنے کی اطلاع ہوئی تو تھبڑا گیا اور مقابلہ کی تابند لا کر اپنی قیام گاہ کوہ لواغز میں پناہ گیر ہوا۔

اس نے کوہ لواغز کو روز بدقیکی پناہ سمجھ کر درہ کے آگے ایک دیوار کھڑی کر لی تھی، اور آلات حرب سے استحکام دے کر ذخیرہ اور تمام اسہاب قلعہ داری مہیا کر لئے تھے۔ تاہم اولیائے دولت جہاں گیری اس کے استیصال پر ہمت کر کے بہت سا نشیب و فراز طے کرنے کے بعد درہ میں داخل ہوئے اور سب نے یکدل ہو کر چاروں طرف سے درہ کی تحریر میں کوشش کی۔ کوئی پچھاں روزختن کے ساتھ حاضر کیا تھا کہ وہ عاجز ہو گیا اور شنبہ کے دن سات جمادی الاڈل کو فتح کے نقارہ سے پہاڑ گونج اٹھے۔ صبح سے تین پہر دن تک آتش جنگ بھڑکتی رہی، فدائیان دولت جہاں گیری بڑی شان سے لڑے خوب داشجاعت دی، اس کے بعد درہ مفتوح ہوا، اور احداد کا تمام ساز و سامان مع جائے پناہ بہادران لشکر کے قبضہ میں آگیا۔

اس وقت ایک احدی شمشیر، گزر، انگشت، اور ایک چھڑی جو نیمت میں ملی تھی۔ ظفر خال کے

پاس لایا جس سے یقین ہوا کہ یہ چیزیں اُسی کی ہیں۔ مزید اطمینان کے لئے ظفر خاں احمدی کو ساتھ لئے اس کی لاش پر گلیا تو ظاہر ہوا کہ ایک گول غیب سے گلی جس سے اس کی روح واصل چہنم ہوئی۔ ہر چند منادی کی گئی کہ یہ گولی جس کے ہاتھ سے گلی ہو حاضر خدمت ہو، کوئی نہ آیا۔

الحاصل (اس کا سرسردار خاں کے ساتھ رو اندر بار کیا گیا) ظفر خاں اور دوسرے شاکستہ خدمت لوگ جنہوں نے کارہائے نمایاں انجام دیجئے تھے۔ سب اپنی استعداد و قابلیت کے مطابق اضافہ منصب و مراثم شاہی سے سرفراز ہوئے۔

### مرزا ہندال کی بیٹی کا انتقال

(اس تاریخ مرزا ہندال کی بیٹی رقیۃ سلطان بیگم منکوہ حضرت عرش آشیانی کے آگرہ میں وفات پانے کی خبر آئی۔ جہاں پناہ کی بڑی بیوی بھی تھی، چونکہ اس کے طن سے اولاد نہ تھی جس زمانہ میں موت راجہ کی بیٹی کے پھیٹ سے شاہجہاں پیدا ہوا تو عرش آشیانی نے اس کی تائے گوہر سلطنت کو بیگم کی تربیت میں دے دیا۔ اور وہ شاہزادہ کی تربیت کی کفیل ہوئی۔ اس کی وفات چوراہی برس کی عمر میں ہوئی)

نویں اس فندار نہ کو رو ریائے چناب کے ساحل پر شاہانہ جلوس اُترتا۔

## اکیسوں سال

شب شنبہ بائیس جمادی الثانی 1035ء کو ایک پھر گزرنے کے بعد آفتاب برج حمل میں آیا۔ جلوس کا اکیسوں سال شروع ہوا۔

آقا محمد اپنی شاہ عباس کو رخصت عطا کر کے خلعت مع خبر مرض اور تیس ہزار روپیہ خرچ راہ کے لئے نقد دیا گیا۔ ایک خط شاہی محبت نامہ کے جواب میں لکھا گیا، اور گزر مرض تمام الماس ایک لاکھ روپیہ قیمت کا کمر مرض اور شامامہ غیر نصیب و نادر بطور تخفہ اس کے حوالہ کیا گیا۔ (تاکہ شاہ کی خدمت میں پہنچا دے)

اور اق گذشتہ میں دست غیب عرب کا ہاتھی لانے کے لئے مہابت خاں کے پاس بھیجا جانا تحریر ہو چکا ہے، اس کے ساتھ اس کے بلا نے کا بھی ذکر تھا۔

اس زمانہ میں مہابت خاں نے پہلے ہاتھی بھیج دیئے پھر خود حوالی لشکر میں داخل ہوا اس کی طبلی آصف خاں کی تحریک اور کار پردازی سے ہوئی تھی اور ان کا مقصد یہ تھا کہ مہابت خاں کو ذلیل و بے عزت کر کے اس کے ناموس و مال و جان پر دست تعریض بڑھا میں اور یہ اہم ارادہ نہایت سہولت کے ساتھ پورا کرنا چاہتا تھا۔ مہابت خاں برخلاف اس کے چار پانچ ہزار راجپوت مستعد و خونخوار اور ان میں سے اکثر کی اولاد بھی ساتھ لے کر آیا تھا کہ جب جان پر نوبت آئے اور ہر طرف سے مضریب و مایوس ہو تو پاس عزت و ناموس کے جہاں تک ممکن ہو ہاتھ پاؤں مار کر اپنے اہل و عیال کے ساتھ جان شمار کر دے۔

وقت ضرورت چونہ ماند گریز  
دست بگیر و سر ششیر تیز

باوجود اس کے آنے کی اس روشن سے لوگوں میں نامناسب خلفشار پیدا ہو گیا تھا اور نواب آصف خاں نہایت غفلت و بے پرواںی سے بس کر رہا تھا جب اس کے آنے کی خبر جہاں تک ہوئی تو پہلے فرمان ہوا کہ جب تک مطالبات بادشاہی دیوان اعلیٰ کو بیاق نہ کر دے اور اپنے مدعاوں کی مطابق انصاف تسلی نہ کر دے کوئی شو و ملازمت کا راستہ بند ہے اور جو ہاتھی اس مدت میں فراہم کئے ہوں وہ حاضر کرے۔

### برخوردار کا حشر

مہابت خاں نے اپنی بیٹی برخوردار پر خوبی عزیز بندی کو بغیر حکم منسوب کر کے بڑی شورش کا اظہار کیا تھا اس لئے اُس کو حضور میں طلب کر کے خواری و بے عزتی کے ساتھ دست و گردن بالدھ کر زندان سمجھنے کا حکم دیا اور ارشاد ہوا کہ اس کو جو کچھ مہابت خاں نے دیا ہو فدائی خاں اس سے واپس لے کر خزانہ عاصرہ میں پہنچا دے (اب تھوڑی دری کے لئے میری بات پر کان لگاؤتا کہ جو مشاہدہ ہوا ہے تم سے بیان کروں۔ تاریخ کی اتنی کتابیں اخبار و آثار سے بھری پڑی ہیں اس سال سے (اس بیان کے سوا) بھلی کا حادثہ کسی زمانہ میں نہ کوئی نہیں غرض) چونکہ قیام دریائے بحث کے کنارے واقع ہوا تھا۔ آصف خاں ایسے قوی بازو، جان پر کھیلے ہوئے فرسی و دغا باز دشمن کے ساتھ نہایت غفلت کے عالم میں اپنے پیر و مرشد کو دریا کے کنارے چھوڑ کر خود عیال و اسہاب و سامان اور خدم و خشم کے ساتھ پل کے راستے سے دریا کے دوسرا کے کنارے مقیم ہوا، اسی طرح محلات عالی کے سامان خزانہ وغیرہ حتیٰ کہ خدمت گار اور بندگان مقرب سب دریا سے عبور کر گئے۔

### مہابت خاں کی ایک تجویز

جب مہابت خاں سب طرف سے نا امید ہوا تو اس کے دل میں آئی کہ اس وقت جبکہ

- 
1. جب مہابت خاں نے جان لیا کہ اب ناموس اور جان پر آئی تو مجبوراً اس وقت کہ بندگان درگاہ میں سے کوئی شخص جہاں پناہ کے گرد و پیش نہ تھا۔ چار پانچ ہزار راجپوتوں کے ساتھ جن سے قول و قرار کر چکا تھا اپنی قیام گاہ سے نکل کے پہلے پل پر پہنچا قریب دو ہزار سوار وہاں متین کئے کہ اگر کوئی آنے کا ارادہ کرے تو پل میں آگ لگا کر مقابلہ پر اڑے رہیں اور (بقيقة حاشیہ اگلے صفحہ پر)

اکثر خدام پل سے عبور کر کے اس طرف جا چکے ہیں اور جہاں پناہ کے آس پاس کوئی نہیں ہے، اگر میں آستانہ پر پہنچوں اور دولت خانہ کو گھیر کر باریابی حاصل کروں تو ایسا کون ہے جو میر اسد را ہو اور جبکہ پانچ ہزار سوار میری خدمت میں ہیں تو کس کو میری مخالفت میں دم مارنے کا یار ہے ادھر امراء اس منصوبے سے غافل حریف کی چال کو نظر میں نلا کریں گے۔

خود دولت خان کی طرف متوجہ ہوا، چونکہ اتم اقبال نام کو خدمت بخشی گردی و میر تو زکی دونوں تفویض تھیں اس لئے دریا سے عبور نہ کر کے رات پیش خانہ میں تھہر گیا تھا اور نمازو دعا سے فارغ ہونے کے بعد مصاحب اور دوستوں کے ساتھ مختلف مقامات اور سرگزشتتوں کے ذکر میں مصروف تھا۔ اس وقت ایک آواز کان میں آئی کہ مہابت خاں آتا ہے دل میں آئی کہ شاید حرم سرا جاتا ہو گا۔ اتنے میں معلوم ہوا کہ حرم سرا سے گزر کر درگاہ کے نزدیک پہنچ گیا، بات دل سے زبان تک اور زبان سے لب تک پہنچی تھی کہ پیش خانہ فقیر کے دروازہ پر آ کر حالات پوچھنے لگا، میں نے بھی اس کی آواز سن لی تاچار تکوار باندھ کر خیمہ سے لکلا۔ جب اس کی لگاہ مجھ پر پڑی تو میر انام لے کر حضرت شاہنشاہی کی کیفیت حال دریافت کی، اس وقت دیکھا تو قریب سورا جپوت پیادہ بر جھے اور پس پر ہاتھ میں اس کے گھوڑے کو درمیان میں لئے چلے آتے ہیں، گرد و غبار کے مارے اس وقت لوگوں کے چہرے اچھی طرح پہنچانے نہیں جاتے تھے۔ اب مہابت خاں دروازہ کلاں کی طرف بڑھا اور میں سراپا دہ کے رُج سے دولت خانہ میں داخل ہوا۔ چند پاساں وغیرہ دولت خانہ کے سین میں نظر آئے اور تین چار خوب جسرا غسل خانہ کے دروازہ کے آگے کھڑے ہوئے دیکھے گئے کہ اتنے میں مہابت خاں بدنجمام سواری پر دردولت تک جا کر گھوڑے سے اترا، جس وقت پیادہ ہو کر غسل خانہ کی جانب لپکا قریب دوسورا جپوت اس کے ہمراہ تھے۔ میں نے سادہ ولی سے آگے بڑھ کر کہا کہ یہ سب گستاخی اور بے باکی ادب سے دور ہے، اگر تھوڑی دیر تو قوف کرو تو فقیر جا کر اطلاع کر دے کچھ جواب نہ دیا جب غسل خانہ کے دروازہ پر پہنچا تو اس کے ملازموں نے کواز (دروازہ کے کواز دربانوں نے احتیاط کی غرض سے بند کر دیئے تھے) توڑڈا لے اور دولت خانہ کے سین میں گھس آئے خادموں میں سے چند لوگ جو حضرت کے گرد پیش سعادت حضور سے مشرف تھے عرض ہمایوں میں اس گستاخی کی اطلاع کرنے لگئے۔ جہاں پناہ خیمہ سے نکل کر پاکی پر جو باہر پہنچنے کے لئے تیار کی گئی تھی رونق افزود ہوئے۔

## مہابت خاں شاہی خواب گاہ میں

اور حقیقت یہ ہے کہ جو حرکت اس سے ظاہر ہوئی کسی کو اس کا ذرا لگان نہ تھا، نہ عقل کو اس کی تقدیق کی گنجائش تھی، اگر سو میں سے ایک کو بھی اس کا خیال ہوتا اور تھوڑی احتیاط کام میں لائی جاتی تو کس کی مجال تھی کہ ایسی جرأت و بے با کی کافدم آگے بڑھاتا۔۔۔ مختصر یہ کہ صبح کے وقت اپنی جمعیت کے ساتھ سوار ہو کر پبلے پل پر پہنچا اور قریب دو ہزار سوار راجپوت وغیرہ وہاں مقرر کئے اور تاکید کی کہ کسی تنفس کو پل پر سے نہ گزرنے دیں۔ اور اگر امراء عبور کے ارادہ سے ہجوم کریں تو پل کو آگ دے کر مدافعت و مقابلہ کے لئے مضمونی سے قائم رہیں، اور خود دولت خانہ کا قصد کیا (اس وقت بادشاہ خس خانہ میں آرام کر رہے تھے) عوام کے شور و غل سے بیدار ہو گئے اور معلوم ہوا کہ مہابت خاں آگیا ہے۔ اس اثنائیں وہ مرابت ملازمت و بندگی کو نظر انداز کر کے گستاخانہ و بے با کانہ دروازہ عسل خانہ و کلابی پارتوڑتا چار پانچ سورا راجپوتوں کے ساتھ اندر گھس آیا۔ مراسم کو روشن و زی میں بوی ادا کئے اور پاکی کے گرد پھر کر عرض کی کہ جب مجھے یقین ہو گیا کہ آصف خاں کی عدالت و کینہ پوری سے رہائی ممکن نہیں اور طرح طرح کی رسائی و ذلت سے مارا جاؤں گا اس لئے مختار بانہ جرأت و دلیری کر کے خود کو حضرت کی پناہ میں لا لایا، اگر قتل و سیاست کا سزاوار ہوں تو حضور اشرف اپنے سیاست کا حکم دیں۔

اس وقت اس کے راجپوت سپاہی غول کے غول سراپرده بادشاہی کو چاروں طرف سے گھیرے ہوئے تھے اور جہاں پناہ کی خدمت میں بجز دست غیب عرب جوان کا حامی تھا، اور میر منصور بد خشی، جواہر خاں خواجه سرانا ظریح فیروز خاں خدمت خاں خواجه سرا، بلند خاں، خدمت پرست خاں، فتح خاں محلی اور تین چار اور خاص لوگوں کے سوا کوئی نہ تھا۔

## جہاں گئی مہابت خاں کے نرغے میں

چونکہ اس بیوفا نے مزاج شاہی منفعت کر دیا تھا خفت برہم ہو کر دو مرتبہ قبضہ شمشیر پر ہاتھ رکھ کر چاہا کہ دنیا کو اس سگ ناپاک کے وجود سے پاک کر دیں ہر مرتبہ میر منصور بد خشی نے ترکی میں عرض کی کہ حوصلہ آزمائی کا وقت ہے صلاح حال مذکور رکھ کر اس تیرہ بخت کی سزاۓ کردار

ایز دادگر کے حوالہ فرمائیں اس لئے ضبط فرمایا تھوڑی دیر میں اس کے راجپتوں نے دولت خانہ کو اندر باہر دونوں طرف سے خوب گھیر لیا یہاں تک کہ اب سوائے اس کے نوکروں کے کوئی نظر نہ آتا تھا۔

اس وقت مہابت خاں نے گزارش کی کہ سواری و شکار کا وقت ہے ضابطہ مقررہ کے موافق سواری فرمائیں تاکہ یہ فدا کار غلام خدمت میں رہے اور لوگوں پر ظاہر ہو کہ یہ جرأۃ و گستاخی حسب الحکم مجھ سے ظاہر ہوئی اور اپنا گھوڑا بڑھا کر نہایت عاجزی و مبالغہ سے عرض کی کہ اسی گھوڑے پر سوار ہوں۔ غیرت سلطنت نے اجازت نہ دی کہ اس کے گھوڑے پر سواری کریں، اسی وقت حکم ہوا کہ سواری خاصہ کا گھوڑا حاضر کیا جائے۔ اور لباس پہننے اور سواری کی تیاری کے لئے محل کے اندر جانا چاہا مگر وہ بد نصیب اس پر راضی نہ ہوا، الفاظ تھوڑی دیر میں اسپ خاصہ حاضر ہوا اور جہاں پناہ سوار ہو کر دو تیر پر تاپ کے فاصلہ پر دولت خانہ کے باہر گئے۔ بعد ازاں مہابت خاں حوضہ دار ہاتھی لے کر ملتمس ہوا کہ چونکہ شورش واژدہام کا وقف ہے، اس لئے صلاح دولت اس میں ہے کہ ہاتھی پر بینچ کر شکار گاہ کی طرف توجہ فرمائیں۔ جہانگیر کو بے تال اسی ہاتھی پر سوار ہونا پڑا۔ اس نے اپنا ایک معتمد راجپوت ہاتھی کے آگے اور دو حوضہ پہلے پچھے کے سے بٹھا دیئے تھے۔ اس اثنائیں مقرب خاں بھی پہنچ کر اس کی اجازت سے حوضہ کے اندر جہانگیر کے نزد یک بینچ گیا۔

بظاہر اس آشوب گاہ بے تیزی میں مقرب خاں کی پیشانی پر قشقہ کی طرح ایک زخم آگیا تھا، بہت ساخون اس کے منہ اور سینہ پر بہا تھا، خدمت پرست خواص بھی جو مقررہ شراب اور پیالہ خاصہ ہاتھ پر رکھے تھا، ہاتھی اسک پہنچا، ہر چند راجپتوں نے بر چھٹی کی نوک اور دست و بازو کے زور سے منج کیا اور چاہا کہ جگہ نہ دیں اس نے نہ مانا اور حوضہ کا کنارہ مضبوط پکڑ کے خود کو محفوظ کر لیا۔

### جہانگیر مہابت خاں کے مکان پر

چونکہ باہر تین آدمیوں کے بینچے کی جگہ نہ تھی اس لئے حوضہ کے اندر ڈھنس گیا۔ کوئی نصف کوں مسافت طے ہوئی تھی کہ گجیت خاں داروغہ فیل خانہ سواری خاصہ کی ہٹھی لے کر حاضر ہوا،

اس پر خود آگے اور اس کا بیٹا بیچھے بیٹھا ہوا تھا (بظاہر مہابت خاں کے بداندیش دل میں کوئی خطرہ پیدا ہوا ہو گا) مہابت خاں نے راجپوتوں کو اشارہ کیا، ان لوگوں نے ان دونوں کو بے گناہ شہید کر دیا غرض اس طرح سیر و شکار کے بہانے اپنے منحوس مکان کی طرف لے گیا۔

جہاں پناہ اس کے گھر میں داخل ہوئے، تھوڑی دیر تو قف کیا، اس نے اپنے بیٹوں کو بادشاہ کے گرد پھرایا، پھر چونکہ اسے نور جہاں بیگم کا خیال نہ رہا تھا اس وقت اس کے دل میں آئی کہ پھر جہاں گیر کو دولت خانہ لے جا کر اس طرف سے بھی اطمینان کر لے، اور اس ارادہ سے دوبارہ بادشاہ کو دولت خانہ میں لا لیا۔

### نور جہاں بیگم کی فراری

اتفاقاً جس وقت بادشاہ سیر و شکار کے قصد سے سوار ہوئے نور جہاں بیگم فرست فتحیت جان کر جواہر خاں خوجہ سرا کے ساتھ دریا سے گزر کر اپنے بھائی آصف خاں کے مکان جا چکی تھی، مہابت خاں بیگم کے جانے کی خبر پا کر اپنی اس بھول سے جو اس نے بیگم کی محافظت میں برتبی تھی نادم ہو کر پریشان ہوا۔ اب شہریار کی فکر ہوئی اور جانا کہ اس کو بادشاہ کی خدمت سے جدار کھنا بڑی غلطی ہے۔ یہ سمجھ کر اس کی رائے فاسد بدی اور جہاں پناہ کو سوار کر کے شہریار کے یہاں لے گیا۔ (اضطراب دھول کے مارے اس کا فرنمعت حق ناشناس کی کردار و گفتار میں کوئی معقول سیقندہ تھا، وہ نہ جانتا تھا کہ کیا کہتا ہے اور کیا کرتا ہے، ہر وقت ایک ارادہ، ہر گھری ایک اندیشہ دل میں لاتا تھا اور پھر پیشان ہوتا تھا)۔

### چھبوکی موت

جہاں پناہ و سعت حوصلہ و عالی ظرفی سے اس کی کوئی انتہا نامنظور نہ کرتے تھے، جب بد سگال گستاخانہ دولت خانہ کے اندر آیا تو چھبوئیرہ شجاعت خاں (جو حضرت عرش آشیانی کے معتبر امراء سے تھا، باوجود یہ کہ اس قسم کے موقعوں میں اسے کوئی دش نہ تھا۔ مگر چونکہ اس کے قتل پر قلم تقدیر چل چکا تھا، اس وقت حاضر ہو کر ہر جگہ ساتھ رہا جب شہریار کے یہاں جانا ہوا تو نہ معلوم کس قسم کا دوسرا مہابت خاں کے دل میں آیا کہ مہابت خاں کے اشارہ سے راجپوتوں نے اس کو کپڑ

کے تھے خوں آشام سے قتل کرڈا۔

### نور جہاں کا منصوبہ جنگ

الغرض جب نور جہاں بیکم دریا سے پار ہو کر اپنے بھائی کے یہاں گئی تو متریان دولت کو طلب کر کے باز پرس اور عتاب کیا کہ تمہاری غفلت اور ناقصر بہ کاری سے یہاں تک نوبت آئی اور جوابات کسی کے خیال میں بھی نہ تھی پیش آگئی اور تم خدا اور خلق خدا کے سامنے اپنے کے سے شرمende ہوئے اب اس کے تدارک کی کوشش کرنا چاہئے۔ اور جو کچھ مناسب مصلحت قبل عمل ہو بیان کرنا چاہئے، سب نے ایک زبان عرض کی کہ تدبیر درست اور رائے صائب یہی ہے کہ کل فوجیں ترتیب دے کر علیا حضرت کی رکاب سعادت میں دریا سے عبور کر کے اس مقدس کو مقہور و ذیل کریں اور بندگان حضرت کی زمیں بوی سے عزت حاصل کریں۔

### جہاں گیر کے خیال میں نور جہاں کا منصوبہ

جب یہ ناپسندیدہ رائے جہاں پناہ کو معلوم ہوئی تو اس کو قاعدة عقل سے بیگانہ دیکھ کر اسی شب مقرب خال، صادر خال بخشی، میر منصور اور خدمت خال کو پے در پے بھیج کر کہلا دیا کہ دریا سے عبور کرنا اور جنگ کرنا محض خطاء ہے۔ ہرگز اس نامناسب تدبیر پر عمل نہ کریں کہ اس سے سوائے مدامت کے کچھ حاصل نہ ہو گا۔ اور ایسی صورت میں کہ میں یہاں ہوں کس سرگرمی اور کس امید پر جنگ کی جائے گی اور اعتماد احتیاط کی غرض سے انگشتی مبارک میر منصور کے ہاتھ بھیج دی۔

### آصف خال کی جنگ کی تیاری اور فدائی خال کی آمد

آصف خال نے یہ گان کر کے کہ یہاں تک مہابت بد انجام کی گھڑی ہوئی ہیں بازنہ آ کر اسی قرارداد کے مطابق پائے عزم قائم رکھا نہ اُنی خال جب زمانہ کی فتنہ پر دازی سے واقف ہوا تو سوار ہو کر اس وقت دریا کے کنارے آیا۔ اور چونکہ راجپتوں نے پل میں آگ لگادی تھی، عبور کا امکان نہ تھا اپنے چند نوکروں کے ساتھ فدا کیا نہ منہ دولت خانہ کی طرف کئے دریا میں گھوڑا ڈال کر تیر کر پار ہونا چاہا۔ اس کے ہمراہ یہوں میں سے چھڑا دی ڈوب گئے اور چند پانی کے زور شور سے غوطے کھاتے نیم جاں ساحل تک زندہ پہنچے خود نہ اُنی خال سات سواروں کے ساتھ نکل کر لڑنے

لگا، اس کے اکثر رفیقوں کی شجاعت کام آئی۔

### آصف خال کی فوج دریا پر

جب فدائی خال نے دیکھا کہ کچھ بنائے نہیں سنتی اور دشمن زور پر ہے۔ حضور شاہ میں پہنچنا ناممکن ہے، پھر اسی جستی و چالاکی کے ساتھ واپس ہو کر دریا سے لکل آیا حضرت جہانگیر نے اس دن اور اس رات شہر یار کے یہاں گزاری۔ شبہ کے دن بتارخ تمیں فروری ماہ الہی مطابق اکیس جمادی الثانی آصف خال نے خواجہ ابو الحسن اور دوسرے سرفرازان دولت کے ساتھ جنگ کا فیصلہ کر کے نور جہاں بیگم کی رکاب میں جس راستہ کو غازی بیگ داروغہ نوازہ (جنگی کھیلان) نے پایا بسمجا تھا۔ اس راستے عبور کرنے کی تھا ان لی۔ اتفاق سے بدترین راستے یہی تھا تین چار جگہ نہایت عمیق و عریض پانی سے گزرنا پڑتا تھا، عبور کے وقت افواج کا انتظام باقاعدہ نہ رہا، ہر فوج عیحدہ عیحدہ ستون میں جا پڑی۔

آصف خال، خواجہ ابو الحسن اور ارادات خال بیگم کی عماری کے ساتھ غیم کی فوج کے مقابل جس میں زبردست اور جنگی ہاتھی فوج کے آگے دریا کا کنارہ مضبوط کئے کمرے تھے آتے نظر آئے۔ فدائی خال ایک تیر پرتا پہٹ کر دوسری فوج کے سامنے دریا سے پار ہو گیا۔ ابو طالب پر آصف خال، شیر خواجہ، اللہ یار اور بہت سے لوگ فدائی خال سے زیادہ دور کے قابل سے پار ہوئے۔

### غیم کی فوج کا حملہ

اس حالت میں گھوڑے تیراتی ہوئی، ایک جماعت کنارے پہنچی، ہنوز بعض لوگ پانی میں پہنچتے اور بعض کنارے ہی پر تھے کہ غیم کی فوجیں ہاتھی بڑھا کر حملہ آور ہوئیں۔ ابھی آصف خال اور خواجہ ابو الحسن پانی سے نہ لکلے تھے کہ آگے کے لوگوں کا منہ پھر گیا اور اس کے مشاہدے سے میری یہ حالت ہو گئی گویا میرے سر پر چکی چل رہی ہو۔ دوسرا کون تھا کہ کسی سے مشغول ہوتا اور بات سنتا اور پائے ہمت جمائے رہتا (پہلے چاہئے تھا کہ جس راستے عبور میں سہولت ہوتی اس پر قبضہ کر کے ایک فوج پیشتر روانہ کر دیتے تاکہ لشکر غیم کی نقل و حرکت نگاہ میں رکھ کر دریا کے

کنارے سد سکندر کی طرح قائم ہو جاتی اس طریقہ سے افران فوج اور سپاہی اس فوج کی پناہ میں سہولت کے ساتھ پانی سے گزر کے پہلے فوج کو تقویت پہنچاتے، پھر نہایت انظام و استحکام کے ساتھ پائے عزم بڑھا کر بادشاہ کی آستان بوسی کی عزت سے سرفراز ہوتے اس وقت تو جو آتا ہے ضائع ہوتا ہے) جب کہ سرداران فوج اور پیشووان لشکر سر ایمگی سے بے نظم و ضابطہ ہو جائیں اور نہ جانیں کہ کہاں جاتے ہیں اور لشکر کو کہاں لے جاتے ہیں تو ان کی حالت اس سے بہتر کیا ہو سکتی ہے۔

### بھلگڈڑ

میں اور خوجہ ابو الحسن ایک کنارے سے اتر کر دوسرے کنارے کھڑے نیزگی تقدیر کا تماشا دیکھ رہے تھے، سوار، پیادہ، گھوڑے، اونٹ، نیل گاڑی سب دریا میں ایک دوسرے کے پہلو پہلو دریا سے عبور کرنے کی سعی کر رہے تھے۔ امید و نیم کا عجیب عالم تھا، اس وقت بیگم کا خوجہ سر اینڈیم آ کر ہم دونوں سے مخاطب ہوا کہ علیا حضرت فرماتی ہیں کہ یہ کیا تاال و توقف کا موقع ہے، قدم ہمت آگے بڑھاؤ کہ تمہارے آتے ہی غیضہ شکست کھا کر آوارہ ہو جائے گا۔

### بیگم کی عماری پر تیر

میں اور خوجہ جواب دیئے بغیر گھوڑے ڈال کر پانی میں درآئے دشمن کی فوج کے ساتھ آٹھ سو سوار راجپوت اور فیل مست بے محابا بڑھائے دریا کے اس طرف ایک بلند جگہ پر کھڑے تھے، متفرق و پریشان آدمیوں میں سے سوار و پیادہ فوج کے لوگ نزدیک پہنچ تھے کہ فوج غیضہ نے ہاتھ بڑھائے اور ہاتھیوں کے پیچھے گھوڑے پانی میں ڈال کر تلواریں علم کر لیں یہ مٹھی بھر بے سرداروں کی جماعت بھاگ انھی اور غیضہ نے شمشیر آبدار سے پانی کو سرخو کر دیا، اور راجپوت اس طرف کے لوگوں کو آگے رکھے مارتے گراتے چلے آ رہے تھے، بیگم کی عماری میں شہریار کی لڑکی تھی جس کی انکہ شاہ نواز خاں کی بیٹی تھی، ایسے تھتی کے وقت اس انکہ کے (دائی) بازو پر تیر لگا، جو بیگم نے خود ہاتھ سے نکال کر پھینک دیا۔ تمام کپڑے خون سے رکنیں ہو گئے۔ جواہر خاں خوجہ سر انا ظر محل اور ندیم خوجہ سرائے بیگم دا اور خوجہ سر ادوں کے ساتھ ہاتھی کے سامنے جا بحق ہو گئے۔

## بیگم کی سواری کے ہاتھی کی سونڈ زخم ہو گئی

بیگم کے فیل سواری کی سونڈ پر دوزخم تکوار کے آئے، جب ہاتھی کا منہ پھر گیا تو دو تین دار بر تھے کے ہاتھی کی پشت پر کئے۔ اس وقت راجپوت تکواریں کھینچنے پے بہ پے چلے آ رہے تھے اور فیل بان ہاتھی بڑھانے کی کوشش میں تھا۔ اب یہاں تک نوبت آئی کہ گھرے پانی سے سابقہ پڑا، گھوڑے تیرنے لگے، چونکہ غرق ہونے کا خطرہ تھا اس لئے ناچار بائیکیں موڑیں۔ بیگم کا ہاتھی تیر کر پانی کے پار ہوا، دولت خانہ بادشاہی پر سب لوگ پیدا ہو گئے ابو الحسن اور فقیر<sup>۱</sup> ہمراہ تھے۔ خواجہ نے مجھے چھوڑ کر نہایت تیزی کے ساتھ دولت خانہ کی راہی اور میں دریا کے کنارے اپنے چالیس سواروں کے ساتھ کھڑا رہا۔

چونکہ یہ لوگ سب تیروں کی بارش میں مصروف تھے اس لئے راجپوتوں نے اس طرف کا ارادہ نہ کیا، ایسے عالم میں آ صفح خال ظاہر ہوئے اور نیرگی زمانہ اور رفیقوں کی بے راہ روی و بد انجمی کا گل کر کے روانہ ہو گئے، بات تمام نہ ہوئی تھی کہ صحبت تمام ہو گئی۔ ہر چند ان کا آنکھ اور زبان سے پتہ لگایا کچھ نہ معلوم ہوا کہ کس طرف چل دیئے۔

## خواجہ ابو الحسن کوشیری ملاج نے ڈوبنے سے بچایا

خواجہ ابو الحسن جو مجھ سے جدا ہو گئے تھے، تیز تیز جا رہے تھے، ہول و اضطراب کے مارے گھوڑا دریا میں ڈال دیا۔ چونکہ پانی گھرا تھا اور تیزی سے بہہ رہا تھا، شناوری کے وقت گھوڑے سے جدا ہو گئے لیکن زین کو دونوں ہاتھوں سے مغلبوط پکڑے رہے، چند غوطے کھا کر گھوڑے کا دام پھول گیا، اس حالت مخصوصہ میں ملاج کوشیری نے اپنے آپ کو پہنچا کر خواجہ کو نکالا۔

## 福德ائی خاں کی لڑائی

福德ائی خاں فدا کاران بادشاہی کی ایک جماعت اور اپنے چند ملکوں و قدیم نوکروں کے ساتھ پانی سے گزر کے اپنے سامنے کی فوج سے ٹڑنے لگا۔ دشمن نے اس سے زیادہ تعریض نہ کیا اور یہاں سے شہریار کے گھر جس میں حضرت شاہنشاہی تشریف رکھتے تھے پہنچ گیا، چونکہ سراپرده کے اندر تمام

<sup>1</sup> فقیر سے مراد مولف اقبال نامہ جہانگیری محمد خاں بخشی ہے۔ (متترجم)

سوارو پیادے بھرے ہوئے تھے اس لئے دروازہ پر کھڑا ہو کے تیر اندازی میں مشغول ہوا، اس کے اکثر تیر خلوت خانہ کے صحن میں جہاں گیر کے نزدیک گرتے تھے اور مخلص خال تخت کے آگے استادہ خود کو تیر فضا کی سپر بنائے ہوئے تھا۔

### فدائی خال جہاں گیر کو چھڑانے کے لئے تیر بر ساتارہا

غرض فدائی خال بہت دیرینک کھڑا تلاش کرتا رہا، اس کے ساتھیوں میں سید مظفر جو فدائی کا، کار آزمودہ اور کام کے لوگوں میں یکتا تھا وزیر بیگ پر خوبیہ تو دی بیگ میدائی، اور عطاء اللہ خویش فدائی خال کے ساتھ شہید ہو کر حیات جاوید سے سرخرو ہوا، سید عبدالغفور بخاری کو وہ بھی ایک زبردست اور بہادر جوان تھا، تخت زخمی ہوا، چار زخم فدائی کے گھوڑے کو آئے۔ جب فدائی خال نے جانا کہ کوئی تدبیر نہیں چلتی اور جہاں پناہ کی خدمت میں پہنچنا ممکن ہے، باگ موڑ کر لشکر کے درمیان سے گزرتا دریا کے چڑھاؤ پر لکھا اور دوسرا دن دریا سے پار ہو کر اپنے فرزندوں کے پاس رہتا س پہنچا۔

یہاں سے اپنے فرزندوں کو ساتھ لے کر نندہ کے کر جاک میں آرام واطمینان کے ساتھ مقیم ہو گیا۔ اور چونکہ بدر بخش جنون ہز میندار پر گنہ نہ کور کے ساتھ مراسم بھجتی قدمیم تھے۔ اس لئے اپنے بیٹوں کو وہاں چھوڑ کر جانب ہندوستان روانہ ہوا، شیر خوبیہ اللہ بر دی قراول باشی اور اللہ یار خال پر افتخار خاں۔۔۔ کو جدھراہ ملی۔ ایک طرف روانہ ہو گیا۔

### آصف خال کی شکست

آصف خال جو اس فساد کی جڑ تھا اور اس کی کم فکری و کوتیہ اندریشی سے یہاں تک نوبت پہنچی تھی۔ اب اچھی طرح سمجھ گیا کہ مہابت خال بد خصال کی قتنہ انگیزی سے خلاصی ممکن نہیں۔ مجبوراً اپنے بیٹے ابوطالب اور دو تین سو مغلوک سواروں اور اہل خدمت کے ساتھ قلعہ ایک کی طرف روانہ ہوا جو اس کی جا گیر میں تھا جب رہتا س پہنچا تو ارادت خال کا حال معلوم ہوا کہ ایک گوشہ میں مقیم ہے۔ آدنی بھیج کر بڑے مبالغہ کے ساتھ اپنے پاس بایا اور بہت کوشش کی مگر وہ ساتھ دینے پر راضی نہ ہوا۔ آخر قلعہ ایک میں جا کر پناہ لی۔

## جان و عزت کی امان کا نوشتہ

ارادت خاں یہاں سے لوٹ کر لکھر میں آیا۔ جب خوجہ ابو الحسن نے عہد و قسم سے اس کا اطمینان کر دیا تو مہابت خاں سے مل کر ایک نوشتہ ارادت خاں اور فقیر کے نام کا مہابت خاں کا دستخطی حاصل کیا کہ ہرگز جان و عزت و ناموس کو کوئی گزندہ پہنچے گا۔ اس وقت خوجہ اور میں اس سے ملنے گئے (اس نے اس قدر بیہودہ اور رکیک باتیں کہیں کہ ان کوں کر زندگی سے موت بدرجہ باہتر نظر آتی تھی)

## مہابت خاں کی خونخواری

اس دن عبد الصمد شیخ چاند نجم کا نواس جو آصف خاں سے بہت محبت کرتا تھا اور ایک مستحد جوان تھا، آصف کی محبت میں مہابت خاں کے حضور میں قتل کیا گیا۔ اسی زمانہ میں نذر محمد خاں والی لعن کا اپنی شاہ خوجہ حضور والا میں حاضر ہوا کوشش و تسلیم و آداب کے بعد جو اس دولت خداداد کا معمول ہے نذر محمد خاں کا خط طاحظہ میں پیش کیا۔ اور بڑے خلوص و نیاز مندی کا اظہار کیا۔ پھر اپنی پیش اور نذر محمد خاں کے سوغات گھوڑے، باز توالیفوں اور غلام ترک وغیرہ پچاس ہزار روپے کی قیمت کے پیش کئے۔

## آصف خاں کی ناعاقبت اندیشی

پہلے لکھا جا چکا ہے کہ جب آصف خاں مہابت خاں سے کسی طرح مطمئن ہو کر انک میں قلعہ بند ہوا اور کل دوسوچاں آدمی سوار و پیداہ اس کے ساتھ ہوئے تو اس بد اندر لش نے بہت سے احمدیان بادشاہی، اپنے ملازم اور اس نواح کے زمینداروں کو اپنے بیٹے بہروز، جھوجھار اچھوت اور شاہ علی کی سر کردگی میں روانہ کیا فوراً پہنچ کر قلعہ کا محاصرہ کر لیں۔

یہ لوگ آنما ناپہنچ کر امید و نیم کے عالم میں قلعہ پر قابض ہو گئے۔ آصف خاں نے ہر قسم کی محنت و مصیبت اپنے اوپر جھینٹنے کی میان کر خود کو قضاۓ الہی کے حوالہ کیا۔ مہابت خاں کے فرستادوں نے عہد و قرار سے اس کے دل کو ایک گونہ تسلی دے کر حقیقت حال مہابت خاں کو لکھی۔ اور جب شاہی جلوس دریائے انک سے پار ہوا تو مہابت خاں بادشاہ سے اجازت لے کر قلعہ

ایک پرپنچا اور آصف خاں کو اس کے بیٹے ابوطالب اور خلیل اللہ ولد میر میراں کے ساتھ اردوں لا کر قلعہ اپنے ملازموں کے پردازی کیا۔

اسی دن عبدالخالق برادرزادہ خواجہ شمس الدین محمد خوانی کو جو آصف خاں کے خاص لوگوں میں تھا محمد تقی بخشی شاہ جہاں کے ساتھ جو حاصلہ رہا پور میں گرفتار ہوا تھا۔ تدقیق کیا ملا محمد بخشی کو بھی آصف خاں کی اسٹادی کی تہمت لگا کر (بے جرم و خطا شہید کیا، ملک محمد کو ان معاملات میں کوئی دخل نہ تھا اگر جانا چاہتا تو کسی نے اس کا راستہ نہ رو کا تھا لیکن تقدیر میں بے گناہ مارا جانا لکھا تھا زندگی پوری ہو چکی تھی، اس سے مجبوری تھی۔ القصہ ظاہری و باطنی ملاقات کی ہنا پر قاضی اور میر عدل کا توسل ڈھونڈھ کر ان کے ساتھ مہابت بد انعام کے پاس پہنچا ان لوگوں نے ہر چند اس کے فضائل و خصائیں اور صلاح و پرہیز گاری کا ذکر کیا کچھ اثر نہ ہوا، فوراً اپنے راجپتوں کے پرداز کے چند روز قید رکھنے کے بعد شہید کر ڈالا اس کے اسہاب قتل میں پہلی تہمت آصف خاں کی اسٹادی تھی) پہلے حلقہ دار زنجیر میں کیا تھا اس کے پاؤں میں ڈالی گئیں تو جیسا چاہئے اتنی مضبوط بندش نہ رکھی، معمولی حرکت سے ڈھیلی ہو کر گر پڑیں، اس نے یہ بات سحر و افسوس اور عملیات پر مgomول کی چونکہ حافظ قرق آن تھا، ہمیشہ تلاوت میں مشغول رہتا تھا اور اس کے ہونٹ متحرک تھے۔ حرکت لب سے سمجھا کر مجھے بد دعا دیتا ہے اور فرط و سواس و توہم سے، اس مظلوم کو شہید کر دیا۔ ملک محمد فضائل صوری و مکالات معنوی کے ساتھ زیور صلاح و پرہیز گاری سے آراستہ تھا افسوس کیا اس سفاک نے ایسے آدمی کی قدر نہ جانی اور مفت ضائع کر دیا۔

### کافران درہ نور کے عجیب رسم و رواج

جب نواح جلال آباد میں لشکر شاہنشاہی وارد ہوا تو کافران درہ نور کی ایک جماعت حاضر ہوئی۔ اب ان لوگوں کے درمیان جو رسوم و اعتقدات رائج ہیں۔ غربت کے لحاظ سے کچھ اس کا بیان کیا جاتا ہے۔

ان لوگوں کا طریقہ کافران جنت سے ملتا جلتا ہے، ایک بت آدمی کی صورت کا سونے یا پتھر سے بنا کر پرستش کرتے ہیں، ایک عورت سے زیادہ نہیں کرتے مگر اس صورت میں کہ پہلی عورت بانجھہ ہو یا شوہر کے ساتھ موافق نہ ہو، اس صورت میں اگر پہلی عورت کے عزیز قابو پا جائیں تو داماد

کو مارڈا لتے ہیں، اگر یوگ اپنے یا کسی دوست کے گھر جانا چاہتے ہیں تو ایک دوسرے کے کوٹھے سے آمد و رفت رکھتے ہیں۔ شہر کے حصار میں صرف ایک دروازہ ہے، سور، محفلی اور مرغ کے علاوہ ہر گوشت حلال جانتے ہیں اور کھاتے ہیں، اور کہتے ہیں، ہماری قوم میں سے جس نے محفلی کھائی یقیناً انہا ہو گیا۔ گوشت کی بخنی تیار کر کے کھاتے ہیں۔ بڑے چوپائے مثلاً بیل بھینس وغیرہ تکوار سے گردن مار کر کھاتے ہیں، بھیڑ بکری اور اس قسم کے دوسرے حیوانات حلال کر کے کھاتے ہیں سرخ لباس پسند کرتے ہیں بہادر لوگ کمر پر گھنگرو باندھتے ہیں، اپنے مردہ کو لباس پہنانا کر سلسلہ کر کے صرائی اور پیالہ شراب کے ساتھ قبر میں دفن کرتے ہیں۔ ان کی قسم کا طریقہ یہ ہے کہ ہرن یا بکری کی سری آگ میں رکھتے ہیں، پھر نکال کر زیتون کے درخت پر لٹکاتے ہیں اور کہتے ہیں جو منش ہم میں سے جھوٹی قسم کھائے گا بے شہبہ کسی بلا میں بتلا ہو جائے گا ان میں یہ رسم بھی ہے کہ اگر باپ اپنے بیٹے کی بیوی پسند کر کے لے لو تبیٹا اس میں کوئی تعریض و تامل نہ کرے گا۔

حضرت شاہنشاہی نے کیا۔ جو تم لوگوں کا جی چاہے ماگو تکوار، زرفقد اور سرو پائے سرخ مانگا اور اپنی مراد میں کامیاب ہوئے۔

چہاٹنگر کا کابل میں داخلہ

روز یکشنبہ بیان 28۔ اردوی بہشت مطابق 21۔ شعبان برکت و سعادت کے ساتھ شہر کابل میں داخل ہوئے۔ اس روز ہاتھی پر بیٹھ کر نچھا در کرتے شہر کابل کے بازار سے گزر کر باغ شہر آرامیں نزول کیا۔ روز جمعہ غرہ خود ادا کو حضرت فردوس مکانی کے روضہ پر گئے اور لوازم نیازمندی ادا کر کے جہاں پناہ کے باطن قدسی سے بہت طلب کی۔ اسی طرح میرزا ہندال اور اپنے عم بزرگوار میرزا محمد حکیم کے مزار سے برکت حاصل کر کے حضرت حق سبحانہ تعالیٰ سے ان کی منفترت کی دعماگی۔

اس سال کے عجیب اتفاقات میں مہابت خال بد خصال کی پاداشِ عمل کا واقعہ ہے جس کے تفصیلی حالات یہ ہیں۔

مہابت خال کی پاداشِ عمل

جب دریائے یہث کے کنارے اس سے ذہ جوأت و گستاخی ظاہر ہوئی اور امراء بے

حوالہ اپنی غفلت سے ہمیشہ کے لئے شرمند ہوئے، اور جس بات کا کسی کو مگان بھی نہ تھا وہ تو ع میں آگئی تو اس کے راجپتوؤں نے اس تسلط و اقتدار سے کام لے کر جو اتفاقاً حاصل ہو گیا تھا خود سری شروع کی اور رعایا وزیر دستوں پر قلم و تقدی کا ہاتھ دراز کیا۔ یہاں تک زبردستی شروع کی کسی کا و جو دعیٰ نہ سمجھتے تھے۔ آخز زمانے نے بدله لینے کا منصوبہ باندھا اور ان کے خرمنے سے میں فتنہ کی آگ لگا دی۔ یعنی راجپتوؤں کی ایک جماعت نے یورت چالاک نام کا بیل کی مقررہ شکارگاہ پر اپنے گھوڑے چڑنے کے لئے چھوڑ دیے تھے، جو احدی شکارگاہ کی حفاظت کے لئے مقرر تھا نہ ہوا اور گفت و شنید بڑھتے بڑھتے نزاں و جگ کی نوبت آئی، ان بے بالکوں نے احدی کو مارڈا۔

یہ خبرن کے اس احدی کے چند خلیش و برادر استقاش و داد خواہی کے لئے حضور میں آئے حضرت نے حکم دیا کہ اگر تم اس کو پہچانتے ہو تو اس کا نام و نشان بیان کروتا کہ اس کو طلب کر کے باز پر پس کی جائے اور شہوت قتل کی سزا دی جائے۔

### احدیوں اور راجپتوؤں میں معمر کہ آ رائی

احدیوں کو اس حکم سے تسلی نہ ہوئی یہاں سے جا کر سب ایک جگہ جمع ہوئے اور جنگ کا تعمیہ کیا۔ اتفاق سے جس چکرا احدی پھرے ہوئے تھے۔ وہیں راجپوت اترے تھے، دوسرا دن احدی مستعد قتال ہو کر سب یکدل و متفق راجپتوؤں کے پڑا اور پر چڑھائے اور بڑی خطرناک جنگ شروع ہو گئی۔

### مہابت خاں کی روپوشی

چونکہ احدی اکثر تیر انداز اور تو چیجی تھے اور راجپتوؤں کے پاس الٹکم تھا معمولی جھنپڑ میں بہت سے راجپوت مارے گئے اور چند زدہ خاص آدمی بھی جن کو مہابت صلبی اولاد سے زیادہ عزیز رکھتا تھا۔ تین انتقام کی نذر ہو گئے تجھیں اپنے سات سورا راجپوت قتل ہوئے مہابت یہ خبرن کراپنے تو کروں کی مدد کے لئے سراسکھہ و پریشان لپکا، اثنائے راہ میں یہ رنگ دیکھا تو اس ذر سے کہ قتل نہ ہو جائے ائے قدموں بھاگ کر دولت خاں میں پناہ گزیں ہوا اس کی امداد پر جوش خاں، کوتوال

خال، جمال خال، محمد خاص اور خال راہنور کو حکم ہوا کہ تدبیر کر کے اس قسم کا فروکر دیں۔

دوسرے دن اس فسادی نے عرض کی کہ باعث جنگ اور بانی فساد خوجہ قاسم برادر ابو الحسن اور اس کا ایک عزیز بذریعہ الامان ہیں، ان لوگوں کو حضور میں طلب کر کے باز پر فرمائی، تسلی بخش جواب نہ دے سکے۔ چونکہ مہابت خال کے بہت سے آدمی قتل ہو گئے تھے۔ ابھی صفائی اور پردہ اٹھنے کا وقت نہیں آیا تھا۔ اس کی رعایت خاطر مناسب وقت سمجھ کر ان لوگوں کو اس کے سپرد کر دیا۔ وہ بے حیان نہایت ذلت و رسائی کے عالم میں ان کو سرد پاپہ ہند اپنے گھر لے گیا اور سب کو قید کر دیا، اور جو کچھ ان کے پاس تھا سب پر تصرف ہو گیا۔

### عہدِ جوشی کا انتقال

اس زمانہ میں عرضی گزری کہ اکیس اردوی بہشت کو عہدِ جوشی اُستی سال کی عمر میں انتقال کر گیا۔ عہد ایک کارآمد غلام تھا، فون سپاہ گری، سرداری اور تدبیر و کارگزاری میں اپنی مثال نہ رکھتا تھا۔ اس نے قراقی کے طریقے جن کو اہل دکن برگی گری کہتے ہیں خوب سمجھے تھے اس ملک کے بدمعاشوں کو کما حق تباو میں رکھا تھا۔ آخر عمر تک اس کا یارے عزم اپنی جنگ سے نہ ہلا اور سارا زمانہ عزت سے بس رہوا، کسی تاریخ میں نظر نہیں آیا کہ کسی جوشی غلام کو یہ ربہ ملا ہو۔

### ایک شکاری کا جال

چونکہ خاطر شاہنشہ کار پر بہت مائل ہے اور اس شغل سے اتنے ماںوس ہیں کہ سفر و حضر میں ایک دن بھی بینیش کار کے بربنیں ہوتا، لا محال جو شخص فن شکار میں مہارت و دوافیت رکھتا ہے وہ بندگان بادشاہی کی توجہ اپنی طرف مائل کر کے نزرب حاصل کر لیتا ہے، انہیں لوگوں میں سے اللہ وردی خال قراولی بیگی نے ایک بڑا جال جس کو اہل ہند باور کہتے ہیں رسیوں سے تیار کر کے پہنچ کیا تھا، اس میں ملنے چوئیں ہزار روپے صرف ہوئے، اس کا دورہ ہائی کوس پیائش میں آیا اس کو تین سو فراش ڈبیز ہپہر میں نصب کرتے ہیں، اور سفر میں اُستی اونٹ اٹھا کر لے جاتے ہیں۔ اور ہائکے کے شکار کا مدار اس پر اس طرح رکھا گیا ہے کہ ہر قسم کا بڑا اچوٹا جانور جو جال میں داخل ہو اس کا باہر جانا محال ہے، منصر مان شکار کو حکم ہوا کہ اس جال کو موضع ارغندی میں جو اس کو ملک کی مقررہ

شکارگاہ ہے لے جا کر نصب کریں اور رسولتار نخ کو پرستاران حرم سرانے عزت کے ساتھ نشاط شکار پر توجہ کی۔

### شاہ اسماعیل ہزارہ

شاہ اسماعیل ہزارہ جو اس جماعت کے ارباب ریاضت و صلاح میں تھے اور ہزارہ کے لوگ ان کو بزرگ و مرشد سمجھتے تھے اپنے توانی و متعلقین کے ساتھ میر مانوس کے گاؤں کے باہر ٹھہرے ہوئے تھے۔ پادشاہ سلامت نور جہاں بیگم اور اہل حرم کے ساتھ شاہ اسماعیل کے یہاں تشریف لے گئے اور طلاقی آلات مرحمت کئے۔

یہاں سے شکار میں مشغول ہو کر کوئی تین سوراں پہاڑی بکرے اور نیل گائیں اور ریچھ اور بیجو جو جمال میں پھنس گئے تھے شکار کئے ایک نیل گاؤں سب سے بڑا تھا وزن کیا گیا تو تین سوتیس سیر چہاگیری لکھا۔

اس زمانہ میں صوبہ دکن کے مجرموں کی عرضداشت سے اطلاع ملی کہ شاہ جہاں نظام الملک کی حدود متعلقہ سے نکل آئے اور حال صوبہ ماں الود سے گزر کر اجیر پہنچے، پھر وہاں بھی توقف میں مصلحت نہ دیکھ کر جیسلیر کے راستے سے جانب ٹھٹھ کوچ کیا۔

### کابل سے ہندوستان کو واپسی

دو شنبہ کے دن غرہ شہر یور کو ساعت مسعود میں کابل سے ہندوستان روانہ ہوئے۔

### شاہزادہ پرویز کی بیماری

اس تاریخ کو اور اق تو قائم دکن سے شاہزادہ پرویز کی بیماری کا حال عرض ہوا لکھا تھا کہ پہلے درد قوچ سے بہت دن بک بے ہوش رہے، بڑی مذہبوں کے بعد کسی قدر کی ہوئی۔ اس اطلاع کے بعد ہی خان جہاں کی عرضداشت پہنچی اس سے معلوم ہوا کہ شاہزادہ پھر بیو ش ہو گیا، اس مرتبہ بیو شی میں استعداد اور ختنی بھی شامل تھی۔ پانچ گھنٹی جو دو ساعت خوبی کے برابر ہیں بے شور رہے مجبور اطباء نے داغ دینے کا تصریح کیا، پانچ داغ۔ سر، پیٹاں اور کپٹی میں دینے گئے۔ اطباء نے ان

کی بیماری کو مرگی تشخیص کیا ہے۔ اور یہ افراط شراب کا شرہ ہے، ان کے عم بزر گوارشاہزادہ شاہ مراد اور شاہزادہ دانیال بھی اسی بیماری میں بیٹلا ہو کر جان سے گئے تھے۔

### داراشکوہ اور اورنگ زیب قدم یوسی کو آئے

اس زمانہ میں شاہزادہ داراشکوہ اور شاہزادہ اورنگ زیب پدر عالیٰ قدر کی خدمت سے جد بزر گوار کی قدیمی کو حاضر ہوئے ہاتھیوں کے علاوہ جواہر و مرقع آلات تقریباً تین لاکھ کے نزد گزرانے، متصدیان دارالخلافہ آگرہ کی عرضہ اشت سے مسون ہوا کہ اس سے قبل ایک عورت کے تین لڑکیاں ایکبار پیدا ہوئی تھیں، حال میں پھر اس عورت کے ایک بیٹا اور دو بیٹیاں پیدا ہوئیں اور سب زندہ ہیں (ماقم اقبال نامہ کے ہمسایہ میں ایک سنار کا مکان تھا، پہلے اس کی بیوی بارہ ماہ کے بعد جنی دوبارہ انحصارہ ماہ کے بعد تیری بار دو سال کے بعد اس کے لڑکا پیدا ہوا، میں نے اس کے تینوں بیٹوں کو دیکھا تھا۔ اور مدتِ حمل میں اپنے تمام گمراہی کی خدمت کرتی تھی اور اسے کچھ گرانی نہ محسوس ہوتی تھی)

اس زمانہ میں فاضل خاں کی تحریر سے خبر ملی کہ بائیستر پر شاہزادہ مرحوم سلطان دانیال امرکوٹ میں شاہجہاں سے علیحدہ ہو کر راجہ نجف سنگھ کے پاس پہنچا۔ عنقریب شاہزادہ پرویز سے ملے گا۔

### مہابت خاں پر ادبار

قابل ذکر حالات میں مہابت بد خصال کا ادبار و قہر میں بیٹلا ہوتا ہے اس داستان کی جملہ تشریع یہ ہے کہ جس تاریخ سے وہ بداند لیش ایسی گستاخی و سوء ادب کا مرکب ہوا (اور دولت خانہ کے اندر باہر اس کا خوف اتنا چھا گیا گویا لوگوں کو تاریکی نے گھیر لیا ہے اور سب خواب پریشاں دیکھ رہے ہیں) حضرت شاہنشاہی کمال حوصلہ بردباری سے اس قدر اس کے طرفدار ہو گئے۔ اور اس پر اتنی عنایت والفات طاہر کرنے لگے کہ وہ جہاں پناہ کی طرف سے اطمینان قلب حاصل کر کے اپنے مس قلب کو طلاۓ اخلاص کی ملیع کاری سے کمرے سونے کے برابر بیچتا تھا اور جہاں پناہ خرید لیا کرتے تھے۔

جہاں پناہ نے اپنے انداز و اطوار سے یہ بات اس کے ذہن نشین کر دی تھی کہ اب تک اس کا حضور سے جدار ہتا مجبوری کی بنا پر تھا اور جو کچھ قلم قدیر نے رقم کیا وہ ہماری خواہش و مراد کے موافق تھا۔ اس کے علاوہ جو کچھ نور جہاں بیگم خلوت میں کہتی تھیں جہاں پناہ بے کم و کاست اس سے بیان کر دیتے تھے۔ چنانچہ کئی مرتبہ فرمایا کہ بیگم تیری فکر میں ہے، خبردار رہ، اور شاہنواز خاں عبدالرجمیں خان خانان کے پوتے کی بیٹی جو شائستہ خاں پسر آصف خاں کے نکاح میں ہے کہتی ہے کہ جب قابو پاؤں گی مہابت خاں کو بندوق مار دوں گی۔ ان باتوں کے انہار سے اس کو اطمینان ہو جاتا تھا۔ یہاں تک کہ رفتہ رفتہ جو وہ ابتداء میں رکھتا اور اسی سبب سے ہوشیار و بیدار رہتا تھا اور بہت سے راجپوت اپنے ساتھ دربار میں لاتا اور دولت خانہ کے گرد و پیش مقرر رکھتا تھا اب ان باتوں میں کسی ہوئی اور وہ ضبط و انتظام قائم نہ رہا۔

علاوہ اس کے اُس کے بہت سے اچھے تو کہ احمدیان کامل کی جگہ میں قتل ہو چکے تھے آنکھیں خوفزدہ تھیں پاؤں ڈگ گا گئے تھے، برخلاف مہابت خاں کے نور جہاں بیگم ہمیشہ خلوت و جلوت میں فرصت کی تلاش میں مصروف رہتی تھی۔ نوکروں کی گمراہی رکھتی تھی، لوگوں کی دل دہی کرتی تھی اور اپنی زبان سے دلا سادیتی تھی، عنایت و مراثم کا امیدوار بنا تی تھی یہاں تک کہ ہوشیار خاں بیگم کے خوبصورانے بیگم کے نوشتہ کے موافق قریب دو ہزار سوار لا ہور میں نوکر کھکھراستقبال کیا۔ اور کاب سعادت میں بھی بہت سی جیعت فراہم ہو گئی تھی۔

حضرت شاہنشاہی نے رہتاں پہنچنے سے ایک منزل پہلے محلہ سواراں دیکھنے کی تقریب کر کے کہا کہ تمام سپاہ قدیم و جدید و روی پہنچ کر دولت خانہ سے دور تک دور ویہ قطار باندھ کر کھڑی ہو، اس وقت بلند خاں کو حکم ہوا کہ جہاں پناہ کی طرف سے اس بے عاقبت کو پیغام دے آئے کہ آج بیگم اپنے آدمیوں کو ملاحظہ میں پیش کر رہی ہے۔ بہتر یہ ہے کہ تم پہلے دن کا مجرما موقوف رکھو مبارا پاہی آپس میں بیہودہ گفت و شنید کریں اور جنگ و قتال کی نوبت آئے، بلند خاں کے پیچھے خواجه ابو الحسن کو بھیجا کر اس کی بات کی تائید کرے اور وجوہ معقول کے ساتھ اگلی منزل پر روانہ کرے۔ غرض خواجه نے دلائل معقول سے اس کو روانہ کیا مگر چونکہ اس کے مزاج پر وہم غالب ہو گیا تھا وہ اپنی سب بے حیائیوں کا خیال کر کے ایک دم بھاگ اٹھا۔ اب لشکر شاہی نے کوچ کیا اور وہ آگے کی منزل میں بھی نہ تھہر سکا، دو منزلوں کو ایک کر کے دریائے رہتاں کے اس پار مقیم ہوا۔

## جہانگیر نے مہابت خاں سے قیدی طلب کئے

دولت خانہ پادشاہی دریا کے اس طرف آ راستہ ہوا، افضل خاں کو اس آشنا دماغ کے پاس بھیج کر اس کی زبانی چار ہکم بھیج گئے ایک یہ کہ چونکہ شاہ جہاں ہٹھھ کی طرف گئے ہیں وہ بھی ان کے پیچھے روانہ ہو کر اس مہم کو سر کرے۔ دوسرے یہ کہ آ صف خاں اور اس کے بیٹے ابو طالب کو ملازمت میں بھیجیے، تیرے ٹھہورث اور ہوشٹک پر ان شاہزادہ دانیال کو اس کے حوالہ کر دیا تھا اب انہیں حضور میں روادن کرے۔ اور لشکری پر مغلص خاں کو جو ضامن ہے اور اب تک ملازمت میں حاضر نہیں ہوا ہے اس کو بھی حاضر کرے۔ اگر آ صف خاں کے بھینے میں تامل کرے گا تو یقین جان لے کر اس پر فوج متعین کی جائے گی۔

## مہابت خاں کا آ صف خاں کو رہا کرنے میں تامل

افضل خاں نے سلطان دانیال کے بیٹوں کو لا کر عرض کی کہ مہابت خاں آ صف خاں کے بارے میں عرض کرتا ہے ہٹھھ کی طرف جاتا ہوں مگر چونکہ بیگم کی طرف سے بے خوف نہیں ہوں اس لئے مجھے اس کا خطرہ ہے کہ آ صف خاں کو ہاتھ سے دینے کے بعد میری تادیب کو کوئی لشکر روانہ کیا جائے۔ اس صورت میں بندہ کو جس خدمت پر مقرر فرمائیں حاضر ہے، جب لا ہور سے گزر دوں گا۔ منون منٹ شاہی ہو کر آ صف خاں کو روانہ درگاہ کر دوں گا۔

جہاں پناہ اس کی لغو باتوں سے برہم ہوئے، افضل خاں نے پھر جا کر جو کچھ دیکھا اور سنایا مہابت خاں سے پوست کنہ ظاہر کر دیا اور کہا کہ آ صف خاں کے بھینے میں تو قف قرین مصلحت نہیں۔ خبردار کوئی دوسری بات نہ ہونے پائے جس سے ندامت ہو۔

## آ صف خاں کی رہائی

چونکہ مہابت بد انجام ہمت ہار چکا تھا فوراً آ صف خاں کو اپنے پاس بلا کر معدربت کی اور عہد و قسم لے کر دل کو اطمینان دلایا اور بڑی مہربانی ظاہر کر کے روانہ حضور کیا۔ لیکن اس کے بیٹے ابو طالب کو نہ کورہ مصلحت کی بناء پر چند روز نظر بند رکھا۔ اور ظاہر ہٹھھ کا عزم ظاہر کر کے کوچ در کوچ روانہ ہوا۔

ماہنگوکی تیکوئیں کوٹکر منصور نے دریائے بحث سے عبور کیا، عجیب اتفاق یہ ہے کہ مہابت خال کی شورش اور فتنہ اگنیزی کا آغاز اسی دریا کے ساحل پر ہوا تھا پھر اس کے انحطاط اور بدختی کی ابتدا بھی اسی ساحل پر ہوئی۔

نوز بانلند۔ اگر روزگار بر گرد

## دوسرے قید یوں کی رہائی

چند روز کے بعد مہابت خال نے ابوطالب اور بدن الزماں داما خواجه ابو الحسن اور خواجه قاسم اس کے برادرزادہ کو بھی عذرخواہی کر کے حضور میں بھیج دیا۔ جب شکارگاہ جہانگیر آباد میں باڈشاہ کو آنے کا اتفاق ہوا اور بخش پسر خسرو خالی خانا و مقرب خال و میر جملہ اور تمام اعیان لاہور قدم بوسی کے لئے حاضر ہوئے۔

## جہانگیر لاہور میں

ساتویں آبان کو دارالسلطنت لاہور میں شہنشاہ کی سواری اُتھی۔ اس روز آصف خال پنجاب کا صاحب صوبہ مقرر ہوا اور منصب و کالت بھی عطا ہوا اور حکم ہوا کہ دیوان میں بیٹھ کر مستقل طور پر اجرائے مہمات مالی و ملکی میں مشغول ہو۔ اور دیوانی کی خدمت بدستور خواجه ابو الحسن کو تفویض ہوئی۔ میر جملہ کی تبدیلی کی وجہ سے افضل خال کو خان سامانی کی خدمت پر فائز کیا گیا اور میر نہ کو بخشی گری کی خدمت پر مامور ہوئے، سید جلال ولد سید محمد نبیرہ شاہ عالم بخاری کو جو گجرات میں موفون ہیں اور ان کے حالات اس کتاب میں لکھے جا چکے ہیں ڈلن کی اجازت دے کر ان کی سواری کے لئے ہاتھی عنایت ہو۔

## مہابت خال کا ٹھٹھ سے غائب ہو جانا

اس زمانہ میں اطلاع آئی کہ مہابت بے عاقبت ٹھٹھ کی راہ سے مڑ کر ہندوستان روانہ ہوا، اب خدا جانے کہاں جائے۔ اور یہ بھی معلوم ہوا کہ باشش لاکھ روپیے نقد ولایت بگالہ سے اس کے لئے لایا جا رہا ہے۔ یہ سن کر جہانگیر نے سنگھ دلن، صندر خال، پسدار خال علی قلی درمن اور نور الدین قلی کو ہزار احد یوں کے ساتھ معین کیا کفر اور وانہ ہو کر اس کے روپے پر بقفر کر لیں۔

## خزانے پر جہانگیر کے ملازموں کا قبضہ

یہ لوگ قبیل حکم پر کار بند ہو کر حوالی شاہ آباد میں اس کے خزانے لے جانے والے آدمیوں سے ملے، انہوں نے روپیہ کی گاڑیوں کے ساتھ ایک مکان میں محفوظ ہو کر جب تک ہو سکا مدافعت کی اور لڑتے رہے آخر بہت مرنے کے بعد شاہی کار بند سرائے کے دروازہ میں آگ لگا کے اندر داخل ہو گئے اور خزانہ پر قبضہ کر لیا، اس کے آدمی بھاگ گئے۔

## پروین کا انتقال

اسی اثناء میں خبر آئی کہ شاہزادہ پروین ماں مذکور کی چوتھی کو مطابق ششم صفر 1035ھ عازم عدم ہوئے، اس وقت فتحیر حضرت شاہنشاہی کی خدمت میں حاضر تھا پروین کی عمر اٹتیں سال سنہ سی کے حساب سے تھی اس مدت میں پدر عالیٰ قدر کے خلاف مرضی سر متوجاً زندگی کیا، حضرت شاہنشاہی اس سے بہت خوش تھے، وہ بھی ہمیشہ جہاں پناہ کی پیروی و ابتعاد میں کوشش رہتا تھا، یہاں تک کہ لباس پوشی، پیالہ نوشی، طعام اور شب زندگی داری وغیرہ خصوصیات میں حضرت شاہنشاہی کی تقلید بدرجہ اتم ملحوظ تھی۔ لیکن قوت مستقلہ و متصرفہ کم تھی، خان جہاں کو فرمان ہوا کہ فرزندوں اور اُس کے پسمندوں کو حضور میں بیچج دے۔

## دکن سے موسوی خاں کی واپسی

موسوی خاں دکن سے واپس ہو کر قدم بوس ہوا۔ چونکہ مہابت سے سخت صدے پہنچے تھے نہایت الماح وزاری اور مبالغہ کے ساتھ اس کی تنبیہہ واستیصال کے لئے ملتمس تھا اس، ہنا پر اس بے عافیت کی جا گیر کے اکثر محل خان اخاناں کی جا گیر میں دے کر خلعت۔ خیبر و شمشیر مر صع، اسپ قچاق مع زین مر صع اور فوج کے لائق ہاتھی مر جنت کئے اور اس کے استیصال اور صوبہ کے انتظام کے لئے اجمیر جانے کا حکم دیا۔

## میرزا رستم صفوی بہار و پٹنہ کا صوبہ دار

میرزا رستم صفوی کو ولایت بہار و پٹنہ کی صاحب صوبہ داری پر مامور کر کے عزت بخشی گئی اسی

زمانہ میں مصدق یاں صوبہ دکن کی عرضداشت سے اطلاع ملی کہ یاقوت خاں جبشی جس سے بہتر سردار اس ملک میں عزیر کے بعد کوئی نہ تھا، اور عزیر کی زندگی میں بھی لٹکر کی سپہ سالاری اور افواج کا انتظام اسی سے متعلق تھا بندگی و دولت خواہی کو سرمایہ سعادت سمجھ کر پانچ سوسوار کے ساتھ جانا پور آ گیا ہے اور اس نے سر بلند رائے کو لکھا ہے کہ میں فتح خاں ولد ملک عزیر اور دوسرے سردار ان نظام الملک کے ساتھ دولت خواہی کا تصفیہ کر کے اس سعادت کے پیش قدموں میں شامل ہو گیا ہوں یہ لوگ بھی یکے بعد دیگرے سبقت کر کے متعاقب حاضر ہوں گے، جب خاں جہاں کو سر بلند رائے کے نو شتر سے حقیقت حال معلوم ہوئی تو ایک خط بہت استمالت و دل جبھی کے الفاظ میں لکھ کر یاقوت خاں کے نام بھیجا اور اس ارادہ پر سرگرم کر دیا۔ سر بلند رائے کو بھی ایک خط لکھا کہ لوازم نیافت و مراسم مہماں داری پوری طرح انجام دے کر اس کو کوشش کے ساتھ جلد بہانپور روانہ کرے۔

اور اتنے گز شتر میں شاہجہاں کا چند دولت خواہوں کے ساتھ جانب ٹھٹھ کوچ کرنا لکھا جا پکا ہے۔ اب بقیہ حال عرض کیا جاتا ہے۔

### شاہجہاں ٹھٹھ میں

چونکہ شاہزادگی کے زمانہ میں شاہزادہ شاہجہاں کا شاہ عباس کے ساتھ طریقہ دوستی و محبت اور مراسلت باہمی جاری تھا۔ اور اس پر یثانی کے زمانہ میں بھی شاہ موصوف حالات دریافت کرتے رہتے تھے۔ اس نے خاطر صواب انہیں کو خیال ہوا کہ اس سمت چل کر ان کے نزد یک رہنا چاہئے ممکن ہے کہ ان کی محبت اور شفقت کی بدولت شورش و فساد کا جوغبار بلند ہو گیا ہے۔ فروع جائے یا کسی دوسرے طریقہ سے امداد و اعانت کریں۔

جب ٹھٹھ کے اطراف میں پہنچنے تو شریف الملک ظاہر و باطن کا اندرھا، شہر یا رکانوں کر تین چار ہزار سوار اور دس ہزار پیادہ کے ساتھ جو اس ملک سے فراہم کئے تھے گستاخانہ جرأت کر کے مقابلہ کے لئے آیا۔ باوجود یہ تین ہی چار سوار ان وفادار شاہجہاں کے ہمراکاب تھے، ان کے صدمہ کی تاب نہ لا کر حصائر میں داخل ہو گیا، اور چونکہ اس سے پہلے قلعہ کی مرمت کر کے بہت سی توپیں اور بندوقیں قلعہ کے برج و فصیل پر نصب کر کے لوگوں کے متعلقین کو قلعہ میں داخل کر لیا تھا، اس نے

بآسانی قلعہ بند ہو کر مقابلہ پر جم گیا۔

گوجہاں پناہ نے بتا کید منع کیا کہ بندگان جاں ثار قلعہ پر تاخت کر کے خود کو توپ و تفنگ سے ضائع نہ کریں، باوجود اس کے چند کار آمد لوگوں کی ایک جماعت حصار شہر پر حملہ آور ہوئی مگر بر ج فصیل کے استحکام اور توپ خانہ کی کثرت سے زور نہ چلا اور بھروسی بائیکیں پھیر کر ایک جگہ اکٹھا ہو گئے چند روز کے بعد پھر بہادر شیروں نے اپنی فطری حیثیت و غیرت سے بے قابو ہو کر تڑپی بجلی کی طرح قلعہ پر یورش کی اور چونکہ قلعہ کے دور میں ہر جگہ میدان مسطح تھا اور کہیں پستی و بلندی دیوار و درخت جو آڑ ہو سکے نظر نہ آتا تھا اس لئے سر پر پریں لے کر روزے اتنا قاتا اس طرف ایک عیق و عریض پانی سے بھری ہوئی خندق تھی جس کی وجہ سے آگے جانا اور پیچے پلٹنا دونوں باتیں محال تھیں، اس لئے درمیان میں توکل کو حصار بنا کر بیٹھ گئے۔ ہر چند شہزادہ شاہ بھماں نے آدمی بھینج کر تاکید کے ساتھ اپنے پاس طلب کیا کچھ اڑانہ ہوا۔ یہاں تک کہ چند عمدہ جاں ثار میں مان دھاتا کو رد اعلیٰ خاں نزیں وغیرہ جاں بحق ہو گئے اور جو گیا وہ بھی راہ عدم میں ان کا فرق ہوا۔ انہیں کے پہلو میں بیٹھا اور پھر نہ پلنا۔

### شہنشاہ جہانگیر کی حالت

اس وقت شہنشاہ کو گرانی واعضاً ملکنی کی شکایت محسوس ہوئی اور بعض موافع کی بنا پر جن کا لکھنا طوالت کا باعث ہے۔ سفر عراق میں توقف ہوا، گوشہ زادہ پرویز کی بیماری کی خوبی متواتر پہنچ اور یقین ہوا کہ اس کا ضعف بہت قوی ہے تاہم نہ کسی تخبر میں مشغول ہونا اور اس معمولی مقصد کے لئے اوقات صرف کرنا ہمت جہاں کشا کے لا قن نہ معلوم ہوا اس لئے یہ عزم فتح کر کے باوجود ضعف قوی و بیماری اور تکلیف کے پاکی پرسوار ہو کر گجرات اور ملک بہار کے راستے سے دکن کی طرف روانہ ہوئے۔ اسی سلسلہ میں شاہزادہ پرویز کی وفات کی خبر پہنچی اور اس جانب جلد سفر کرنا لازم ہو گیا۔

گجرات اور ملک بہار کا راستہ وہ راستہ ہے جس سے سلطان محمود غزنوی نے حملہ کر کے بت خانہ سومنات فتح کیا۔ جیسا کہ مشہور ہے، اسی راستے شاہزادہ ملک ستان ملک گجرات میں آئے اور اطراف پلپلیے سے عبور کر کے بمقام ناسک تر بگ علاقے دکن جہاں اپنی بنگاہ چھوڑ گئے تھے

قیام کیا۔

## آصف خاں کو منصب و جا گیر

اس تاریخ کو حضور شہنشاہی میں آصف خاں ہفت ہزار گی ذات و دو اپسے و سے اپسے سوار کے منصب پر بر بلند ہوا (جب سے مہابت خاں کی قید اور جان کے خوف سے نجات پائی منصب و جا گیر نہ تھی اور حالت غیر منظم تھی مرام شاہنشاہی نے اس کا احساس کر کے از سر نو روز افزون عنایات مبذول فرمائیں۔)

## دکن کے حالات

متصدیان صوبہ دکن کی عرض داشت سے معلوم ہوا کہ نظام الملک نے کوتاہ اندر لشی و قتنہ انگلیزی سے فتح خاں پر غیر اور دیگر نو دولت تربیت یافتہ لوگوں کو ملک بادشاہی کی حدود میں بھیج کر غبار شورش و فساد بلند کیا ہے اس بناء پر عمدۃ السلطنت خاں جہاں نے ملک کی حفاظت و نگرانی اور ارباب فساد کے دفع و مقابلہ کے لئے فوجیں متعین کر کے لشکر خاں کو جو کہن سال و تبر پہ کار ملازمان شاہی میں سے ہے شہر برہان پور کی حکومت پر مقرر کیا اور خود عساکر بادشاہی کے ساتھ بالا گھاث کا قصد کیا اور کھڑکی تک جو اس کی جائے قیام تھی کہیں نہ کا۔

عجیب واقعات میں محمد موسن کا قتل ہے جو سادات صفوی میں سے تھا اور نائب خاں کے سلسلہ میں قریب کی قرابت رکھتا تھا۔ جب عراق سے آیا حضرت عرش آشیانی نے سادات خاں نائب خاں کے چھیرے بھائی کی لڑکی اس سے منسوب کر دی جس زمانہ میں شاہجہاں کا جلوس اقبال ممالک شرقی میں مصروف سفر تھا، مشارک الیہ ان حدود میں جا گیر اور تھا، خبر آمد سن کر حاضر دربار ہوا، اور چند روز اس ہنگامہ میں ساتھ رہا۔ سادات خاں نے جو شاہزادہ پرویز کے پاس تھا بہت سے مبالغہ آمیز تاکیدی خط لکھ کر اپنے پاس بلا لیا اور یہ خون گرفتہ شاہجہاں سے جدا ہو کر سلطان پرویز کے پاس پہنچا۔ جب اس کے آنے کی خبر بادشاہ کو پہنچی تو حضور میں طلب کیا گیا اور ہر چند شاہزادہ سے پاس کے عضو گناہ کی التماس کی مہربان نہ ہوا۔ اور اس مظلوم سید زادہ کو ہاتھی کے پاؤں پر بند ہوا کر سخت تکلیف کے ساتھ کلپا دیا۔) اس وقت نظام الملک قلعہ دولت آباد میں تھا اور

اس نے اپنے ایک جبشی غلام حمید خاں کو مالی و ملکی اختیارات دے کر اپنا پیشوایہ بنا لیا تھا، باہر وہ اندر اس کی بیوی دونوں نظام الملک کو پرندے کی طرح نفس میں رکھتے تھے، جب خان جہاں کے آنے کا لیکن ہو گیا تو حمید خاں تین لاکھ ہونے کے پاس کے پاس گیا اور حیلے سے اس کو بہکار آمادہ کر لیا کیا یہ روپیے لے اور بالا گھاث کا تمام ملک قلعہ احمد نگر کے نظام الملک کے تصرف میں چھوڑ دیئے، اس حق ناشناس افغان پر افسوس ہے کہ اس نے حضرت شاہنشاہی کے حقوق تربیت فرماویں کر کے ایسا ملک تین لاکھ ہونے میں ہاتھ سے دے دیا اور امراء بادشاہی کو جو تھان جات پر مقرر تھے نو شے بھیجے کہ ان محل کو دکانے نظام الملک کے حوالے کر کے ہمارے پاس حاضر ہوں اسی طرح پسہدار خاں حاکم احمد نگر کے نام حکم لکھا۔ جب نظام الملک کے آدمی احمد نگر گئے تو پسہدار خاں نے کہا کہ ملک تم سے تعلق رکھتا ہے۔ متصف ہو جانا چاہئے لیکن میرا قلعہ کو ہاتھ سے دینا ممکن نہیں ہے، جس وقت فرمان بادشاہی نافذ ہو گا اس وقت قلعہ پر کروں گا۔ ہر چند نظام الملک کے آدمیوں نے ہاتھ پاؤں مارنے کے سچے نتیجے نہ لکھا۔ پسہدار خاں بہت ساز خیر مہیا کر کے برج و فصیل کے استحکام میں مصروف ہوا اور مردانہ قدم بہت قائم کر کے قلعہ نشین ہو گیا۔

پسہدار خاں کے علاوہ دوسرے لوگوں نے بزدی سے کام لے کر خان جہاں کے لکھنے پر بالا گھاث کا ملک دکانے نظام الملک کے سپرد کر دیا اور برہانپور میں آگئے۔ اس موقع پر حمید خاں جبشی اور اس کی مکتوحہ کی حقیقت حال تجھ بخیز ہونے کی وجہ سے قلب بند کی جاتی ہے۔

### حمید خاں جبشی اور اس کی بیوی کا اقتدار

اس غلام کی ایک عورت تھی جو نہایت چالاک اور خوب صورت مگر اس ملک کی اجنبی زادہ عورتوں میں داخل تھی۔ ابتداء جب نظام الملک شراب اور عورتوں پر شیفتہ ہوا تو یہ عورت اس کے حرم میں راہ پا کر تختی طور پر باہر کے لوگوں سے چھپا کر شراب پہنچایا کرتی تھی اور لوگوں کی عورتوں اور بیٹیوں کو کرو فریب سے بدراہ کر کے اس کے پاس لے جاتی تھی اور قیمتی بھر کیلے کپڑوں سے آراستہ کر کے اس کے سامنے پیش کرتی اور اس کو پرپی پیکر حسینوں کی معاشرت و موافعت سے محظوظ دسرو رکتی تھی رفتہ رفتہ باہر کا اختیار اس کے بُوہر کے بُقۂ اقتدار میں آگیا اور نظام الملک کی کامرانی و زندگی اس عورت کے ہاتھ میں رہی، جب وہ عورت سوار ہوتی تو افران سپاہ و مقریان

دولت پیادہ اس کی رکاب میں چل کر اپنی حاجتیں عرض کرتے تھے۔

یہ حالات سن کر عادل خاں نے نظام الملک کی سرحد پر فوج بھیجی، اس طرف سے بھی ایک جمیت مقابلہ کے لئے نامزد ہوئی، اس وقت اس عورت نے بڑی رغبت دخواہش کے ساتھ پوری فوج کی سرداری کی استدعا کی اور نظام الملک کے ذہن نشین کیا کہ اگر میں نے عادل خاں کے لئکر کوئی نکست دے دی تو میں ہمیں ایک عورت ہوں گی جس سے ایسا کام ہوا ہو گا۔ اگر منصوبہ بر عکس ہوا تو ایک عورت کا وجود ہی کیا ہے جس کو کوئی نام رکھے گا۔

### حمد خاں کی عورت میدان جنگ

غرض یہ مکارہ نقاب ڈال کر گھوڑے پر سوار ہوتی تھی اور ہمیشہ مرقع خیز اور کپڑے اور دوسری نیس اشیا پے ساتھ رکھتی تھی اور دادو ہش کے لئے بہانہ ڈھونڈتی تھی، کوئی دن ایسا نہ جاتا کہ خاطر خواہ رقبیں لوگوں کو نہ دیتی۔ جب فوجیں مقابلہ میں آئیں تو اس نے فرط جرأت دلیری سے عادل خاں کو نکست دے کر اس کے بہت سے آدمیوں کو قتل کر ڈالا اور ہر ہاتھی کو جو اس فوج میں تھا خواہ خاص عادل خاں کا خواہ سرداروں کا سب کو گرفتار کر کے مالی غنیمت پر بقدر کیا۔ صحیح سلامت نظام الملک کی خدمت میں واپس ہوئی۔

### والی توران کے اپنی کی آمد

اس وقت اطلاع آئی کہ امام قلی خاں والی توران نے محبت و دوستی کی سلسلہ جنابی کر کے عبدالرحیم خوجہ ولد خوجہ کلاں جو بیان کو جن کا عبد اللہ خاں مرید مخلص تھا پیام رسانی واپسی گری کے طور پر بھیجا ہے، اب تک خوجہ جیسا کوئی اپنی ہندوستان میں نہیں آیا۔ شہنشاہ جہانگیر نے خوجہ کی آمد پر خوشنودی ظاہر کر کے ان کی بہت تعظیم و تکریم کی اور امراء و اعیان دولت کو پے در پے استقبال کو بھیجا۔ پہلے موسوی خاں صدر کو حکم ہوا کہ دریائے چناب تک جا کر مہمانی کرے۔ اور اس کے باہم خلعت خاصہ ارسال کیا۔ بعد ازاں بہادر خاں اوزبک جو عبد المؤمن خاں کے زمانہ میں حاکم مہدد تھا اور اس دربار میں بخیاری منصب رکھتا تھا۔ استقبال کے لئے روانہ ہوا، اور جب خوجہ حوالی شہر میں داخل ہوا تو خوجہ ابوالحسن دیوان اور ارادت خاں بخشی کو استقبال کر کے حضور میں لانے

کا حکم ہوا، ملازمت کے وقت نہایت توجہ وال الفاظ خاہ ہر کیا۔ دریافت حال و عنایت فرمائی کہ ابتداء کر کے بیٹھنے کا ایماء ہوا، دوسرے دن چودہ قاب الوش خاصہ کے ظروف طلا و نقرہ کے ساتھ خواجہ کے لئے ارسال ہوئے اور تمام برتن مع لوازمات ان کو دیے گئے۔

### مکرم خان نالے میں ڈوب کر مر گیا

اسی دوران میں خانہزاد خان کے تغیری وجہ سے بیگالہ کا صاحب صوبہ کرم خان ولد معظم خان مقرر ہوا۔ اتفاقاً اس کے نام ایک فرمان نافذ ہوا، وہ کشتی پر بیٹھ کر فرمان کے استقبال کے لئے روانہ ہوا۔ اتفاق وقت کہ بیگالہ کے مقرر و مشہور دریاؤں کے علاوہ ایک نالہ سے کشتی کو گزرننا پڑتا تھا۔ جب کرم خان کی کشتی وہاں پہنچی تو اس نے ملاحوں کو اشارہ کیا کہ کشتی کو تھوڑی دیر کنارے روک رکھیں تاکہ عصر کی نماز پڑھ کر روانہ ہوں، جس وقت ملا حون نے کشتی کو کنارے کی طرف لے جانا چاہا ایک ایسی ہوا چلی کہ کشتی کا رخ پلٹ گیا، سخت طوفان اور جھکڑ کا سامنا ہوا اور پانی کی شورش اور بے موقع حرکت و تلاطم سے کشتی غرق ہو گئی۔ کرم خان ہر اس شخص کے ساتھ جو اس کشتی میں تھا ڈوب کر تھہ شین ہو گیا اور کوئی تنفس اس گرداب بلا سے سلامت نہ نکل سکا۔

### خان خانان کا انتقال

اسی زمانہ میں خان خانان ولد بیرام خان نے بہتر سال کی عمر میں عمر طبعی کو پہنچ کر انتقال کیا۔ اس دولت ابدر قریں نے بلند ترین امراء سے تھا، حضرت عرش آشیانی کے عهد سلطنت میں خدمات شاکستہ اور نمایاں فتوحات سے بہت نامور ہوا۔ اسی زمانہ کے تین کارنامے ہیں جو بہت مشہور ہیں۔ ایک فتح گجرات اور مظفر خاں گجراتی کی نکست کے لئے فتح سے ملک گجرات ہاتھ سے نکل کر دوبارہ اولیائے دولت کے تصرف میں آیا دوسرے فتح سہیل جو دکن کے تینوں لشکر مسٹ و جنگی ہاتھیوں اور ایک بڑے توپ خانہ کے ساتھ اپنے زیر اثر رکھتا تھا اور مشہور ہے کہ ستر ہزار سوار فراہم کئے تھے، باوصاف اس کے خان خانان میں ہزار سوار کے ساتھ اس کے مقابلہ میں گیا اور دو دن ایک رات جنگ کر کے فتح حاصل کی (اسی مرد آزماعمر کے میں راجی علی خان ایسا سردار قتل ہوا)۔ تیرے فتح ٹھنڈو ملک سندھ۔

مگر شہنشاہ چہاگنیر کے زمانہ دولت میں کارہائے نمایاں انجام نہ دے سکا اس کے بیٹے شاہ نواز خاں نے البتہ تھوڑی فوج کے ساتھ عزیز کی فوج کو لکھست دی جیسا کہ حسب موقع لکھا گیا، بل اپنا نہایت ہوشیار خانہ زاد تھا۔ اگر اجل امان دینی تو اس کے نیک آثار یاد گار رہ جاتے۔

مگر شہنشاہ چہاگنیر کے زمانہ دولت میں کارہائے نمایاں انجام نہ دے سکا اس کے بیٹے شاہ نواز خاں نے البتہ تھوڑی فوج کے ساتھ عزیز کی فوج کو لکھست دی جیسا کہ حسب موقع لکھا گیا، بل اپنا نہایت ہوشیار خانہ زاد تھا۔ اگر اجل امان دینی تو اس کے نیک آثار یاد گار رہ جاتے۔

### تذکرہ خان خاناں

خان خاناں قابلیت و استعداد میں کامل اور اپنے زمانے کا یکتا ہے فن تھا۔ عربی، ترکی، فارسی اور ہندی زبانیں خوب جانتا تھا اور فارسی و ہندی میں اچھے شعر کہتا تھا۔ اس نے واقعات پاہری کو حضرت عرش آشیانی کے حکم سے فارسی میں ترجمہ کیا تھا۔ بے شمار اچھا خون فہم تھا۔ اور خود بھی کبھی کوئی شعر غزل اور رباعی کہا کرتا تھا۔  
یہ غزل اسی کی ہے۔

### غزل

شار شوق نہ دانستہ ام کر تا چند است  
جُوں قدر کر دلم سخت آرزو مندست

نہ دام دانم و نے دانہ ایں قدر دانم  
کہ پائے تابرم ہرچہ ہست در بندست

یہ کیش صدق و صفا حرف عهد بیکارست  
نگاہِ اہل محبت تمام سو گندست

مرا فرودخت محبت دلے عدا نست  
کہ مشتری چہ کس سوت و متارع من چدست

ازاں خوش بخہائے دلش تو رحیم  
کہ اند کے پہ ادا ہائے عشق ماندست

### راجہ مان سنگھ کی عرضی

چونکہ راجہ امر سنگھ زمیندار ملک ماندھونبیرہ راجہ رام چندر مشہور نے (جو مالک شرقیہ کے ہڑے ہڑے زاجاؤں اور زمینداروں میں سے اور حضرت فردوس مکانی نے اپنے واقعات میں ثابت فرمایا ہے کہ جس وقت میں نے ہندوستان فتح کیا دو بادشاہ اور تین ہڑے راجہ ہندوستان میں تھے اور راجگان میں سے ایک راتا دوسرے مالدیو تیرے راجہ رام چندر کو شارف فرمایا ہے) بندگی دولت خواہی اختیار کر کے عرضی بھیجی تھی کہ چونکہ میرے باپ اور بزرگ زمیں بوسی کی سعادت حاصل کر چکے ہیں میں بھی امیدوار ہوں کہ شرف طاہمت سے عزت پاؤں اس بنا پر خان راٹھور جوزبان فہم خدام میں سے تھاروانہ کیا گیا کہ رہنمائی کر کے اس کو آستانہ شاہی پر حاضر کرے اور اس کی سرفرازی کے لئے خلعت و اسپ اور فرمان مشتمل بے انہصار عنایت خان مذکور کے ہاتھ بھیجا۔

جب شہنشاہ چہانگیر کو معلوم ہوا کہ مہابت خان شاہزادہ شاہجہان کی خدمت میں بھیج کر ان سے مل گیا تو اس کی مخالفت میں خان جہاں کو پہ سالاری کے خطاب نے عزت بخشی۔ اب جمل حال مہابت خان کا بیان کیا جاتا ہے۔

### مہابت خان کا حال

جب مہابت خان مجھ کے راستے سے مڑ کر فرار ہوا تو جو شاہی فوج اس کے خزانہ پر قبضہ کرنے کے لئے متعین ہوئی تھی اسی کو حکم دیا گیا کہ تعاقب کر کے یا تو اس کو گرفتار کر لائے یا قلعہ سے باہر نکال آئے۔

یہ گشته نصیب چندروز علاقہ عرانا کے پہاڑوں میں بحال تباہ آوارہ و سرگردان رہا پھر بے حد ندامت و بخت کا اظہار کر کے کئی عرضیاں زبان فہم و کیلوں کے ذریعہ سے شاہجهہاں کی خدمت میں بھیجنیں اور جہاں پناہ نے فرمان استمالت ارسال کر کے حضور میں طلب کر لیا۔ جب خدمت میں پہنچا اتنی نوازش و مہربانی فرمائی جس کا اسے گمان بھی نہ تھا۔

چونکہ ابھی اس کا ستارہ بخت روشن تھا اس لئے جب اس کو یہ سعادت حاصل ہوئی تو کئی سال کے گزرے کام، ایک بات میں بن گئے اور اس وقت اس کا آستانہ شاہجهہاں پہنچنا اس کے اقبال کی نمایاں ترین علامت تھا۔

## جہانگیر کا عزم کشمیر

پتارخ اکیس اسفند ارامہ الہی ساعت مسعود میں کشمیر کے سیر و ہٹکار کے عزم سے سفر کا اتفاق ہوا۔ یہ سفر اضطراری ہے اختیاری نہیں، چونکہ گرم ہوا مراجح کوخت ناموافق ہے مجبوراً ہر سال موسم بہار کے آغاز میں راست کی صعوبت خاطر شاہانہ پر آسان سمجھ کر خود کو گلزار کشمیر میں پہنچاتے ہیں اور ہوائے کشمیر میں پہنچاتے ہیں اور ہوائے کشمیر کے لطف انداز کر پھر ہندوستان کی طرف عنان عزم موزتے ہیں۔

اس سے چندروز پہلے عبدالرحیم خواجہ کو تیس ہزار روپیہ بطور مدخرج مرحت فرمایا تھا، اس وقت فیل مادہ مع حوضہ نقرہ عطا کی۔

## بائیسوال سال

شب یکشنبہ میں رب ج 1036ھ کو توحیل آنتاب کے وقت جلوسِ جہانگیری کی بائیسویں  
سالگرہ ہوئی۔ جشن نوروز دریائے چناب کے کنارے آ راستہ ہوا، (حضرت عرش آشیانی کثرت  
ہضم و شیرینی کی وجہ سے چناب کے پانی کو آب حیات کہتے تھے)

دریائے چناب سے وادی کشمیر

جشن نوروز سے فارغ ہونے کے بعد جلوسِ شاہی سر و شکار اور راستے کی گھاٹیاں طے کرتا

نامیدی کی بوائے بے اختیار زبان پر جاری ہو گئیں۔ لوگوں میں سخت پریشانی پھیل گئی، پرستاران خاص نہایت مضطرب ہو گئے لیکن چونکہ چند دن مت حیات کے باقی تھے اس مرتبہ خبرت سے گزر گئی، کچھ دن کے بعد بھوک جاتی رہی، غذا کی بالکل خواہش نہ ہوتی تھی، انہوں نے بھی طبیعت سخت تغیر ہو گئی جو چالیس سال کی رفتی تھی۔ سوائے چند پیالے شراب کے کسی چیز کی طرف توجہ نہ تھی۔ اس زمانہ میں سلطان شہریار ناشد فی مرض دار المعلب 1 میں بتلا ہوا، موچھے بارہ اور مرثگاں کے تمام بال گئے۔ ہر چند اطبانے علاج معالج کیا فائدہ نہ ہوا۔ اس لئے شرم کی وجہ سے التماں کی کہ پہلے لا ہور جا کر چند روز علاج کرے، یہ التماں منظور ہوئی اور لا ہور جانے کی اجازت مل گئی دار بخش پر خسر جو شہریار کے پاس نظر بند تھا۔ اس کی درخواست کے مطابق اسی حالت میں ارادت خال کے حوالہ کر دیا گیا۔

## جہانگیر کی کشمیر سے لا ہور واپسی اور انتقال

اوائل زمستان میں بزم لا ہور پر چم سفر بلند ہوئے، مقام بیرم کلہ میں شکار کیا، اس شکار کی کیفیت کثی بار پہلے بیان ہو گئی ہے اب کچھ حال پھر لکھا جاتا ہے۔  
بیرم کلہ ایک نہایت بلند پہاڑ ہے، پہاڑ کے نیچے بندوق اندازی کے لئے ایک شیمن بنتا ہے۔ جب زمیندار ہرن کو بھاگ کر پہاڑ کی چوٹی پر لاتے ہیں اور حضرت کے سامنے آتا ہے تو حضرت بندوق چھتیا کر فیر کرتے ہیں، گولی لگتے ہی شکار اور پر سے قلابازیاں کھاتا ہوا نیچے گرتا ہے اور عجیب حرکتیں کرتا ہے، نہایت خوش آنند شکار ہے اس وقت اس طرف کا ایک پیادہ ایک ہرن کو پہنکا تالا یا ہرن ایک پتھر کے ٹکڑے پر شکل کے ساتھ بیٹھا، اور جیسا چاہئے اچھی طرح نظر نہیں آتا تھا، پیادہ نے چاہا کہ اور آگے پڑھ کر ہرن کو وہاں سے بھگائے، جیسے ہی قدم آگے رکھا پاؤں پھلے کوئی مغربو طجدک پاؤں جمانے کو نہیں، سامنے ایک تپائی تھی اس کو ہاتھ سے کپڑا افغانے کا روہ تپائی اپنی جگہ سے ہٹ گئی اور یہ غریب وہاں سے کلائیں کھاتا۔ حال تباہ زمین پر گرا گرتے ہی دم نکل گیا۔ تمام اعضا شکست ہو گئے۔

یہ حادثہ دیکھ کر مزاج سخت مضطرب ہوا، طبیعت نہایت مضحل ہو گئی شکار چھوڑ کر دولت خانہ میں تشریف لائے۔ اس پیادہ کی ماں روئی چلاتی آئی اور بڑی بیقراری ظاہر کی۔ اگرچہ حضرت 1 بال گرنے کے مرض کو عربی میں دار المعلب اور فارسی میں بال خور دہ کہا جاتا ہے۔

نے نقدی سے اس کی تسلی فرمائی۔ خاطر شاہانہ کو سکون نہ ہوتا تھا۔ گویا اس کی صورت میں ملک الموت نمودار ہوا ہو بس اسی وقت سے آرام و قرار جاتا رہا حالات متغیر ہو گئی، ہیرم کل سے ہندہ اور جہنہ سے سرا جو رشیف لائے اور دستور مقررہ کے موافق ایک پہر دن رہے کوچ کیا۔ اٹانے راہ میں پیالہ مانگا، جیسے ہی ہوتلوں پر رکھا، گوارانہ ہوا، اور واپس کر دیا دولت خانہ میں چینچنے تک یہی حال رہا۔ آخرات کو جو حقیقت میں زندگی کا آخری دن تھا، سخت تکلیف ہوئی۔ سعی کے وقت مقرر ان خدمت کو روز امید تاریک نظر آیا، چند سالیں سختی کے ساتھ تکلیں اور چاشت کے وقت یکشنبہ کے دن اٹھائیں صفر 1037 مطابق چدرہ آہان 23 جلوں کو جہاں پناہ کی روح جسد غصہ سے پرواز کر گئی۔

### داد رنجش کے سر پر چتر شاہی

حضرت کے انتقال فرمانے سے آثار رشیز نمودار ہوئے۔ اندر بہرہ طرف سے شور و فخار کی آواز گنبد نیلگوں میں گونج گئی، اس دل خراش و اقصے دنیا پر اگنڈہ و پریشان ہو گئی، اہل دنیا تمیروں سے تھک کر معطل ہو گئے۔ اس وقت آصف خاں نے جو اس دولت کے فدا کاروں میں تھا عظیم خاں سے مشورہ کر کے دادرنجش پر خرسہ کو قید سے نکلا اور موہوم سلطنت کی بشارت سے خوش کیا۔ اس کو یہ بات باور نہ آئی تھی اور اس کے کہنے کو جھوٹ سمجھتا تھا۔ جب سخت اور بڑی بڑی قسمیں کھائیں تب اسے تسلی ہوئی۔ اب آصف خاں اور عظیم خاں نے اس کو سوار کر کے اس کے سر پر چتر لگایا اور آگے کروانے ہوئے۔

### نور جہاں کی پریشانی

نور جہاں نیگم نے ہر چند بھائی کو بلا نے کے لئے آدمی بھیجے، آصف خاں نے بے وقاری کر کے انکار کر دیا، مجبوراً جنت مکانی کی نیش رکھ کر شاہزادگان عماری فیل پر بیٹھ کر چلے۔

### جہاںگیر کے انتقال کی خبر

نیمین الدولہ آصف خاں نے ایک ہندو بنارسی نام کو جو تیز روی اور ڈاک چوکی میں یہ طوی رکھتا تھا صاحب اجر ان ثانی شاہ جہاں کی خدمت میں بھیج کر جنت مکانی کی وفات کی خبر پہنچائی۔ چونکہ

وقت عرضداشت کھنے کا متفضی نہ تھا اس لئے اپنی مہر کی انگوٹھی اس کے حوالہ کی تاکہ اس کے اعتقاد کی سند ہو۔

### چہا لگیر کی تدفین لا ہور میں

غرض وہ رات نو شہرہ میں گزاری دوسرے روز پہاڑ سے اُتر کر بھنبر میں پھرے اور وہاں تجہیز و تکفین سے فارغ ہو کر جہاں پناہ کی نیش مقصود خان اور دوسرے ملازموں کے ساتھ لا ہور روانہ کی جو جمجمہ کے دل لا ہور میں دریائے راوی کے اس جانب نور جہاں یہ کم کے تعمیر کردہ باغ میں دفن ہوئی۔

### بھنبر میں دادر بخش کا خطبہ

چونکہ امراء عظام اور تمام بندگان دولت جانتے تھے کہ آصف خاں نے شاہجہاں کی استقامت سلطنت کے لئے یہ تمہید اٹھائی ہے کہ دادر بخش کو بادشاہ بنایا اور نہ حقیقت میں اُسے قربانی کے بکرے کی حیثیت دی ہے اور اسی سے وہ پوری مشا بہت بھی رکھتا ہے اس لئے سب آصف خاں کے موافق ہو گئے جو کچھ وہ کہتا تھا خوشی سے کرتے تھے اور اس کی رضا جوئی کے طالب ہوتے تھے، اطراف بھنبر میں دادر بخش کے نام کا خطبہ پڑھ کر لا ہور چلے گئے۔

### شہزادے، صادق خاں کی سپردگی میں

صادق خاں، بیٹیں الدولہ آصف خاں کے اتنے گم سے چونکہ ہمیشہ شاہجہاں کی نسبت بے اخلاصی و نفاق کا خدشہ رہتا تھا اور اس کی تائید میں اس سے کئی باتیں اس قسم کی ہو چکی تھیں اس لئے وہ بہت خوفزدہ ہوا اور اس وقت بیٹیں الدولہ کی خدمت میں ملتحی ہو کر اصلاح کار میں مددجاہی اور غنو تعمیرات کے لئے سفارش کا طالب ہوا۔ آصف خاں نے شاہزادوں عالی قدر جو نو محل سے لے لئے تھے اس کے حوالے کئے کہ ان کی خدمت میں سعادت حضور حاصل کر کے اس دولت کو اپنے جرام کا شفیع بنائے۔

### شہزادوں پر پابندی

آصف خاں کی ہمیشہ جو صادق خاں کے نکاح میں تھی شاہزادوں کی خدمت کو سعادت

جادویہ سمجھ کر پروانہ کی طرح ان پر شمار ہوتی تھی اور بین الدولہ چونکہ نور جہاں بیگم کی طرف سے مطمئن نہ تھا اس لئے نظر بند کر کے اختیاط کرتا تھا کہ کوئی ان کے پاس آنے جانے نہ پائے۔

### شہریار کے خواب

ادھر نور جہاں بیگم اس فکر میں تھی کہ شہریار سریر آ رائے سلطنت ہو، وہ بد قسمت لاہور میں جنت مکانی کے انتقال کی خبر سن کر عورت کی تحریک اور اس کوتاہ اندریش کی فتنہ پردازی سے سلطنت کے اہم بے سکی سے خود موسوم ہو گیا اور خزانہ اور تمام پادشاہی ساز و سامان پر دست تصرف دراز کرنا اور جو جس نے ماں کا اس کو دے کر لٹکر جمع کرنا شروع کر دیا۔ محلات کے تمام کارخانے خزانہ، فیل خانہ، اسلحہ خانہ وغیرہ جو لاہور میں قابل تصرف ہو گیا اور ایک ہفتہ کے عرصہ میں ستر لاکھ روپیہ مصبدارانی قدیم و جدید کو دے کر اپنے خیالی محل میں منہک رہا۔ پھر مرزا بال استر پر شاہزادہ دانیال مر جہاں پناہ کی وفات کے بعد بھاگ کر شہریار کے پاس لاہور آ گیا تھا اپنی جگہ تخت پر بٹھا کر لٹکر کو دریا سے بروانہ کیا۔ یہ نہ سمجھا کہ کافر میان قضا و قدر ایک ایسی دولت کے خدمت گزاری کے تھیں میں ہیں جس کی اطاعت فرمانبرداری سلاطین والا شکوہ کے لئے بھی باعث فخر و مبارکات ہو گی۔ اور فلک ایسا شاہ بہا زہاتھ پر رکھے ہوئے ہے جس کے ہوتے ہوئے ممولے اور بخشش کی کیا بجائی ہے کہ اس کے مقابلہ میں پرداز کی ہوں کریں۔ پھر قطرے کا دریا سے نسبت دینا اپنی آبرو کھونا ہے۔

### آصف خاں اور شہریار میدان جنگ میں

اس طرف سے آصف خاں دادر بخش کو ہاتھی پر بٹھا کر خود بھی دوسرے ہاتھی پر بیٹھا اور عرصہ کارزار میں قدم رکھ کر غول میں قائم ہو گیا۔ خواجہ ابو الحسن، خلیف خاں اللہ وردی خاں اور سادات بارہہ، ہراول میں رکھے گئے شیر خواجہ اور پسر ان شاہزادہ دانیال انش میں مقرر ہوئے۔ عظیم خاں بہت سے سرداروں کے ساتھ بین میں اور صادق خاں، شاہ نواز خاں اور راقم حروف مع ایک جمعیت کے بیماریں نشہر ائے گئے۔ شہر سے تین کوں پر دونوں فوجوں کو مقابلہ ہوا، پہلے ہی حملہ میں شہریار کی افواج کا انتظام درہم برہم ہو گیا، اس کے بندہ زر نو کر جن کو حال ہی میں فراہم کر کے اس

دولت ابد قریں کے امراء موروثی کے مقابلے میں کھڑا کیا تھا ایک ایک کر کے بھاگ گئے اس وقت شہر یار بد نصیب اپنے قدیم کے دو تین ہزار سواروں کے ساتھ بیرون شہر لا ہو رکھڑا ہوا نیرگی تقدیر کا انتظار کر رہا تھا۔

ع۔ تاخود فلک از پرده چہ آ رو بیرون

نا گاہ ایک ترکی غلام میدان جنگ سے بھاگ کر لا ہو ر آیا اور یہ دخراش خبر پہنچائی وہ بد خصال صورت حالات پر غور کئے بغیر بد بختی کی رہبری سے اپنی بہودی نہ دیکھ کر قلعہ میں آیا (اور حقیقت میں اپنے آپ کو خود اسیر دام کیا) دوسرے دن امرا بھی پہنچ گئے اور حصار شہر کے متصل مہدی قائم خان کے باغ کی جانب لٹکر گاہ ہنائی۔

اس کے اکثر نو کرقوں و قرار کر کے آصف خان سے مل گئے، رات کو عظم خان قلعہ میں آ کر دولت خانہ بادشاہی کے محن میں تو قف گزیں ہوا، صبح کو امراء عظام داخل قلعہ ہوئے، وہ برگشته بخت حضرت جنت مکانی کی حرم سر ایں ایک گوشہ میں گھسا بیٹھا تھا، فیروز خان خوبیہ سراجو شبتان شاہی کا معتمد و حرم راز تھا اس کو پکڑ کے باہر لایا اور اللہ وردی خان کے پر دیکھا اور سر ایں تسلیم کو نہ ادا کرنے کے بعد ایک مقررہ جگہ میں قید کیا اور دور روز کے بعد آنکھوں میں سلامانی پھیر کر بحال تباہ ایک گوشہ میں مجوس رکھا۔ چند روز کے بعد ٹھہورث اور ہوشنگ پرaran شاہزادہ دانیال کو بھی قید کیا۔

### فتح و ظفر کا مرشد شاہ بھیان کے حضور میں

اب یمین الدولہ نے فتح و ظفر کی اطلاع میں ایک عرض داشت بھی شاہ جوان بخت شاہ جہاں کے حضور میں بھیجی اور اتنا س کی کہ جلد رونق افزود ہو کر دنیا کو آشوب و خلل سے نجات دیں۔ اور شاہراہ اخلاص کے منتظروں کی آنکھوں میں موکب گئی نور دکے غبار سے سرمه لگا گئیں۔ اب تھوڑا حال بنا ری کے درگاہ والا میں پہنچنے اور بندگان شاہ بھیان کے مستقر دار الخلافہ کی طرف سفر کرنے کا لکھا جاتا ہے۔

باناری میں روز کی مدت میں مقام چڑھتی سے جو کوہستان کشیر کے وسط میں ایک منزل ہے یکشنبہ 19 ربیع الاول 1037 کو جمیر جو نظام الملک کی انہائی حد پر واقع ہے پہنچ کر محمر کے

راستے سے مہابت خاں کے مکان پر پہنچا (جس نے انہیں چند دنوں میں شاہجہاں سے مصالحت کر لی تھی) اور صورت حال گزارش کی، وہ بر ق و باد کی طرح گرتا پڑتا ہرم سرا پہنچا اور اندر خبر پہنچائی۔ شاہجہاں محل سے لکھا تو ہماری نے زمیں بوی کے بعد حقیقت بیان کی اور بیکین الدوّله آصف خاں کی مہر ملاحظہ میں پیش کی۔

### شاہجہاں کی دارالخلافہ کو روائی

اس حادثہ سے طبیعت پر گرانی کے آثار نمایاں ہوئے، سخت ملال کیا۔ مگر چونکہ وقت مٹھرنے اور مراسم تجزیت ادا کرنے کا مقتنی نہ تھا۔ نہ آئی فرصت تھی مجبوراً مہابت خاں اور دوسرے خیرخواہوں کی امتاس سے پنجشنبہ کے دن 23- ربیع الاول 1037ھ کو جنم شناسوں کے مشورہ کے مطابق گجرات کے راستے سے مستقر غلافت کی طرف روانہ ہوا۔ اور ہماری کے پہنچنے اور خبریں پہنچانے اور اپنی روائی کے حالات لکھ کر امان اللہ اور بایزید کے ہاتھ جو مستخد و فادار خادم تھے آصف خاں کے نام ایک فرمان روانہ کیا اور جاں ثار خاں کو جوزماج داؤں میں سے تھا۔ نہایت مراحم و نوازش سے معمور ایک فرمان خان جہاں افغان کے نام دے کر خان جہاں کے پاس روانہ کیا جو اس وقت صوبہ دکن کا حاکم تھا۔ تاکہ اس کو گناہوں عنایات کی خوشخبری دے کر اس کے ارادے معلوم کرے۔

### صوبہ دکن نظام الملک کے حوالے

چونکہ اس کے زوال و بدختی کا وقت نزدیک تھا۔ اس لئے سرشنست صواب ہاتھ سے دے دے کر گراہی میں جتنا ہوا اور نظام الملک کے ساتھ اپنے موافق مطلب سخت اور مضبوط عہد و پیمان کر کے تمام ولایت بالا گھاث غیم کے قبضہ میں دے دی اور خود بہانپور چلا آیا۔ تمام جا گیر دار اور سردار ان سرحد بھی اس کے نوشتہ کے مطابق اپنے محل متعلق غیم کو سونپ کر اس کے پاس بہانپور چلے آئے سوائے سہدار خاں حاکم احمد گنگر کے کہ اسے ہر چند کلائے نظام الملک نے خان جہاں کا نوشتہ دکھا کر امید و تیم کی تدبیر دوں سے قلعہ پر قبضہ کرنا چاہا، وہ راضی نہ ہوا، اور جواب میں کہا کہ میں بغیر فرمان بادشاہی یہ قلعہ تم کونہ دوں گا۔ رسد کا انتظام کر کے منتظر بیٹھا ہوں اگر فرمان بادشاہی

میر سنا م پہنچا تو تمہارے پر دکر دوں گا ورنہ میر اسر ہے اور یہ قلعہ۔

### دریائی روہیلہ بھی خان جہاں سے مل گیا

غرض چونکہ خان جہاں فساد پر آمادہ تھا اور دل میں ارادہ باطل کر چکا تھا اس لئے پہلے اُس نے ایسا بہتر ملک غنیم کے ہاتھ مفت و رائیگاں دے دیا کہ وہ شاید کسی برسے وقت اس کی فریاد کو پہنچے۔ اسی دوران میں دریائی روہیلہ جو جنتِ مکانی کے رحلت سے پہلے شاہجهہاں کی خدمت سے محروم ہو گردا ہے چنان و علاقہ نظام الملک میں ناکامی کے ساتھ بس کر رہا تھا، خان جہاں سے مل گیا۔ اور فتنہ و فساد میں اس کا شریک کار ہوا۔

### دیوان صوبہء دکن کی بد خواہی

آقا فضل دیوان صوبہء دکن بھی جس کا بھائی شہریار کا دیوان تھا شاہ بند اقبال کا دلی خیرخواہ نہ تھا، اس نے بیہودہ اور تباہ کن پاتیں اس برگشتہ بخت افغان خاطرنشان کر کے جاں ثار خاں کو جو اس کی استمالت کے لئے فرمان شاہی لایا تھا فرمان کا جواب لکھے بغیر بے شل مرام واپس کر دیا، (رقم حروف نے خود کئی بار جاں ثار خاں سے سن کر آقا فضل ہی اس تمام فساد اور اس کی خانہ بر بادی کا باعث ہوا۔ ہر چند میں ظاہر و پیاس سمجھا کر انہا معاکہتا تھا وہ کچھ نہ چلنے و دیتا تھا)

### خان جہاں کا مالوہ پر قبضہ

القصہ خان جہاں اپنے فرزندوں کو سکندر خاں دود مانی اور اپنے مخلص و خیرخواہ افغانوں کی ایک جماعت کے ساتھ برہانپور میں چھوڑ کر خود چند بندگان شاہی کے ساتھ جو بظاہر اس کی موافقت کا دم بھرتے تھے (اور اپنے آپ کو اس کے شر سے بچاتے تھے جیسے راجن کجھ و راجب جے سکھ وغیرہ) ماندو میں آیا۔ اور اکثر اصلاح ملک مالوہ پر قبضہ کر کے علاویہ اپنی فتنہ پر دازی کا اعلان کر دیا۔

جب لٹکر شاہجهہانی گجرات کی سرحد میں پہنچا تو ناہر خاں نے جس کو شیر خاں کا خطاب حاصل تھا اپنی دولت خواہی و خلوص کے اظہار اور سیف خاں صاحب صوبہء احمد آباد کے باطل ارادوں کی اطلاع میں ایک عرض داشت بندگان دولت کی خدمت میں پہنچی۔ چونکہ سیف خاں جہاں گیر کے

زمانہ حیات میں شاہجہاں کی نسبت بڑی گستاخیاں کر چکا تھا۔ اور اب اس پر بڑا خوف و ہراس طاری تھا اس لئے شیرخاں کی عرضداشت پر مزید تقدیق کی ضرورت نہ رہی۔ اور شیرخاں کو مرام خسر و انہ کا امیدوار کر کے گجرات کی صاحب صوبگی کی خوشخبری سے آمادہ خدمت کیا اور فرمان ہوا کہ شہر احمد آباد بندہ میں لینے کے بعد اپنے معتمدوں کے حوالے کرے اور سیف خاں کو نظر بند کر کے دربار شاہجہانی میں حاضر کرے۔

اس وقت سیف خاں سخت بیمار تھا۔ چونکہ نواب ممتاز الزمانی کی بڑی بیٹی بہن سیف خاں کے نکاح میں تھی اور ملکہ نور جہاں اپنی بہن سے بہت محبت کرتی تھی۔ اس لئے اس کی رعایت خاطر سے خدمت پرست خاں کو احمد آباد جانے کا حکم ہوا کہ احمد آباد جا کر اس کا انتظام رکھ کر سیف خاں کو کوئی گزندہ پہنچ۔

### اثناء راہ میں شاہجہاں کا جشن سال گرہ

پھر جلوس شاہی دریائے نر بدہ کو بابا پیارہ کے راست سے عبور کر کے یہ دن قبیلہ سور جو دریائے نڈ کور کے کنارے واقع ہے غمودار ہوا، اور اس دل کش مقام پر جشن وزن قمری عمر ابد پورنگ کے سنتیوں سال کا آر استہ کیا گیا، سید دلیر خاں بارہہ جو جنگ آزماؤں اور یکتا بہادروں میں تھا۔ حضوری حاصل کر کے سر بلند ہوا۔ اور اس کا منصب چار ہزاری ذات و سہ ہزار سوار مقرر ہوا۔

### شہریار کی گرفتاری

اس جشن میں شیرخاں کی عرضداشت سے اطلاع ملی کہ گجراتی ہندوؤں کے لکھنے سے (جن کے شریک اور گماشہ لاہور میں ہیں) معلوم ہوا کہ یہیں الدولۃ آصف خاں اور دوسرے دولت خواہ جو دار ریشم کو کٹھ پتلی پنا کر شہریار ناشدنی کے مقابلہ کے لئے گئے تھے۔ اس کی افواج سے جنگ کر کے غالب آئے اور شہریار لاہور میں قلعہ نشین ہو کر گرفتار ہوا۔

### سیف خاں کی پیشی

خدمت پرست خاں جو سیف خاں کو لانے اور اس کی حفاظت کے لئے گیا تھا جب احمد آباد

پہنچا تو شیر خاں نے فرمان اور خلعت خاصہ کا استقبال کیا۔ اور سیف خاں کو جو ضعف و ناتوانی کے عالم میں بستر پر دراز تھا پاگل پر بٹھا کر خدمت پرست خاں کے حوالے کیا۔ خاں موصوف نے اس کو نظر بند کر کے شاہجہاں کے حضور میں پہنچایا اور شاہجہاں نے نواب ممتاز الزمانی بیگم کی سفارش سے اس کی خطائیں معاف کر کے اس کو غم دالم سے نجات دی۔

### شیر خاں حاکم گجرات

شیر خاں شہر کے ضبط و انتظام سے مطمئن ہو کر دوسرے امر امثال میرزا عیسیٰ تر خاں میرزا والی وغیرہ کے ساتھ محمود آباد میں حاضر شاہ ہوا۔

جب تالاب کا کریم جو بیرونِ احمد آباد واقع ہے جلوس شاہی کی خیمه گاہ قرار پایا۔ تو سات دن اس دلش مقام میں ملک کی تنظیم و تنقیح کے لئے قیام ہوا۔ اور شیر خاں کو ٹھہر اری ذات و سواری کا منصب اور ملک گجرات کی صاحب صوبگی عنایت کی گئی۔

### میرزا عیسیٰ

میرزا عیسیٰ منصب چار ہزاری و دو ہزار سوار اور ملک ٹھہر کی حکومت پر ممتاز ہوا نظام کار و بار سلطنت اور انتظام مصالح دولت کے لئے خدمت پرست خاں کو جو معمدو جاں ثانی حرم خاص تھا بینین الدولہ آصف خاں کے پاس لا ہو ر بھیجا اور بخط خاص ایک فرمان صادر کیا کہ اس زمانہ میں کہ آسان فساد طلب اور زمین فتد خیز ہے۔ اگر دار بخش پر خرد اُس کے ناشد فی بھائی اور پسر ان شاہزادہ دانیال کو قتل کر کے دولت خواہوں کو پریشانی و شورش خاطر سے مطمئن کریں تو زیادہ قریب صلاح ہو گا۔

### شاہجہاں کی تخت نشینی

روز یکشنبہ بائیس جمادی الاول 1037ھ مطابق دس بہمن 32 جلوس چہاگیری با تفاہ بندگان دولت خانہ خاص و عام کے لیوان میں شاہ جواں بخت بلند اقبال مندا رائے تخت خلافت ہوا اور شاہ جہاں کے نام کا خطبہ پڑھا گیا۔

## دار بخش کا بھائی، چچا اور دوسرے شاہی افراد کے ساتھ قتل

دار بخش جسے خیر اندریوں نے چدر دوز کے لئے صلحت وقت تو سکین شورش کی غرض سے باشاہ بنا دیا تھا قید ہوا اور چار شنبہ کے دن تیر ہوئیں، ہم مطابق 26۔ جمادی الاول اپنے بھائی گر شاپ، چچا شہریار، اور پر ان شاہزادہ دانیال مرحوم کے ساتھ قتل کیا گیا۔

## شاہ جہاں حدود را نامیں

اس وقت جلوس شاہانہ ملک رانا کی حدود میں پہنچا، رانا کرن جو مقام گولکنڈہ میں بزمائیہ شاہزادگی اپنے باپ رانا امر سنگھ کے ساتھ مقریبین میں شامل ہوا تھا۔ اخلاص و بندگی کے جوش میں زمیں بوس ہوا اور اپنی حیثیت کے مطابق پیکش گزران کر خوشنودی حاصل کی۔ شہنشاہ نے اپنے اس بزرگزیدہ دولت کو انواع و اقسام کے مراجم و نوازش سے سرفراز کر کے خلعت خاصہ دہکدھی حل قطبی قیمتی تیس ہزار روپیہ، مشیش مرصع، خیز، فیل خاصہ مع ساز نقرہ اور اسپ خاصہ بازیں طلام رحمت کیا۔ اور اس کے محل جا گیر بدستور سابق قائم رکھے۔

## جشن سالگرہ اور اجمیر شریف کی زیارت

تلااب ماندل کے کنارے جشن وزن ششی یعنی جشن سالگرہ ہی دشمنیں آراستے ہوا، اور سترہ جمادی الاول مطابق پانچ ہمین کوشانی جلوس دار البر کرت اجمیر پہنچا۔ اپنے جد بزرگوار کے آئین کے مطابق روضہ مبارک کی زیارت سے پایہادہ سعادت جاوید حاصل کی۔ اور سراسم زیارت و شرائط نیاز مندی ادا کرنے کے بعد مزار فائن الافوار کے محتفتوں، مجاوروں اور اس دربار کے تمام مستحقوں کو نذر اور صدقات کے فیض سے کامیاب کیا۔ اور ایک عالی شان مسجد سنگ مرمر کی تیار کرنے کا حکم دیا۔ ہوشیار معمار مقرر کئے کہ تھوڑی مدت میں مقررہ دستور کے مطابق کام ختم کر دیں۔ سپہ سالار مہابت خاں کی خواہش پر صوبہ اجمیر اور اس کے نواح کے پر گئے اس کی جا گیر میں دے دیئے۔

## شاہ جہاں دار الحلالہ اکبر آباد میں

اہمی چند نوں میں خان عالم مظفر خاں معموری، بہادر خاں، اوزبک راجہ جے سنگھ، انیراء

سنگھدِ ان، راجہ بھارت بوندیلہ، سیدہ بہوہ اور بہت سے نیاز مندان دولت حاضر ہوئے۔ جمیں جادی الاول 1037ھ کو جلوس خلافت بیرون دارالخلافہ کبر آباد باغ نور منزل میں وارد ہوا، قام خان حاکم شہر نے آستانہ پر باریابی حاصل کی۔

اسی دن کی صبح کوشہنشاہ مستقر خلافت میں داخل ہوا اور باغ سے دولت خانہ قلعہ تک ہاتھی کے تخت پر بیٹھ کر اپنے دائیں بائیں بے شمار رو سیم لٹا لیا۔ اہل حاجت کے دامن مراد مالا مال ہو گئے، شہر اور دیہات کے آدمی جو اس نظارہ کا تمثاش کیجئے آئے تھے زمین سے دو منزلہ سر منزل کوٹھوں تک اس کثرت سے بھرے پڑے تھے کہ ان کا شمار کرنا محال نظر آتا تھا، نہایت شاندار اور بے نظر جلوس تھا۔

ارباب بصیرت پر مخفی نہ رہے کہ ثیر برج دولت و اقبال کو کب پھر عظمت و جلال بادشاہ حقیقی و مجازی شہاب الدین محمد صاحب قبران ٹانی شاہ جہاں بادشاہ غازی کے سوانح ایام سلطنت اور واقعات دور خلافت حضرت اقدس و اعلیٰ کے حکم مبارک سے دانشور ان سخن سخ اور فرشیان فصاحت آئیں منتخب و پسندیدہ عبارت میں لکھ رہے ہیں اس لئے یقیر قلیل الہماعت اس مغل اہم سے ہاتھ کھینچ کر جنت مکانی کی اولاد، ان کے وزراء، فضلا اور ہنرمندوں کی تفصیل لکھتا ہے۔

## جنت مکانی کی اولاد

بادشاہ مغفور و مرحوم جہانگیر کے پانچ بیٹے اور دو بیٹیاں تھیں۔ سلطان خرسو، سلطان پروین، سلطان خرم، سلطان چہاندار، سلطان شہریار، سلطان نسا بیگم، بہار بانو بیگم۔ خرسو، پروین اور چہاندار کا پدر بزرگوار کی زندگی میں انتقال ہوا، ان کی تاریخ وفات حسب موقع لکھی جا چکی ہے۔

خرسو کے دوڑ کے اور ایک لڑکی یادگار تھی، لڑکے جہاں پناہ کے انتقال کے بعد جیسا کہ لکھا جا چکا مسافر عدم ہوئے، لڑکی اب تک زندہ ہے۔

سلطان پروین کے ایک لڑکا اور ایک لڑکی تھی، باپ کے مرنے کے بعد لڑکے کا بھی جلد ہی انتقال ہو گیا، لڑکی بقید حیات ہے اور شاہزادہ دارالٹکوہ کے نکاح میں ہے۔

سلطان خرم یعنی شاہجہاں کے چار اقبال مند بیٹے اور تین بیٹیاں جد بزرگوار کی رونق چشم و

چماغ تھیں، سلطان دارالحکومہ، سلطان شجاع، سلطان اور بگ زیب، سلطان مراد بخش، پرہیز پا نو بیگم، جہاں آرایا نو بیگم، روشن رائے بانو بیگم۔

جہاندار کی اولاد زندہ نہیں رہی، شہریار کی ایک لڑکی ہے جس کا نام لاڈی بیگم ہے۔

## شہنشاہ جہانگیر کے وزراء

شاہزادگی زمانہ میں اولاد رائے کھور جہاں پناہ کا دیوان تھا، اُس کے بعد بایزید بیگ، اس کے بعد خواجہ دوست محمد کاملی جو ایام سلطنت میں خواجہ جہاں کے خطاب سے روشناس ہوا۔ اس خدمت پر مامور کئے گئے۔ پھر جان بیگ نے اس منصب پر امتیاز پایا لیکن مہمات کا دار و مدار شریف خاں پر رہا جو اور بگ فرمزوں کی پر اعلیٰ حضرت کے جلوس کے بعد امیر الامرائی کے خطاب سے مفتخر و ممتاز ہوا۔

جب سکھ پر نام نامی نقش ہوا اور منبر پر جہاں پناہ کے اسم گرائی کا خطبہ پڑھا گیا تو میرزا غیاث بیگ طہرانی کو جس کا حال اپنی جگہ لکھا جا چکا ہے۔ اعتماد الدولہ کے خطاب سے خصوصیت بخش کر خان بیگ کی شرکت میں (جسے خطاب "وزیر الملک" حاصل تھا) دیوان مقرر کیا اور امیر الامراء اسی طرح دلیل مدار علیہ رہا۔

جب غیاث بیگ مرض مژمن میں بنتا ہوا، اور جلوس شاہنشاہی نے جانب کاملی توجہ کی تو جعفر بیگ قزوینی مخاطب بآصف خاں کو دکالت کی جلیل القدر خدمت تفویض ہوئی۔ اور اس نے خواجہ ابو الحسن تربیتی کو اپنی نیابت میں رکھنے کی تلاش کی تاکہ وقت اور کاغذات کی حفاظت کرے۔ خواجہ اگرچہ سید حادا راجحا کا رگزار تھا۔ مگر ترش اور درشت مراج بھی تھا۔

جب آصف خاں دکن کی نہم پر روانہ ہوا۔ تو دیوانی کی خدمت پھر اعتماد الدولہ سے متعلق ہوئی۔ اور وہ زندگی بھر استقلال کے ساتھ اس کی تمام شرطیں پوری کرتا رہا۔ اس وزیر اعظم کی وفات پر خواجہ ابو الحسن نے خلعت و زارت پہننا۔

مہابت خاں کا دربار سے اخراج ہونے کے بعد بیگن الدولہ آصف خاں خلف اعتماد الدولہ کو دکالت کے منصب پر تقرب عطا ہوا، اور خواجہ ابو الحسن بدستور حضرت جنت مکانی کی وفات تک دیوانی کی خدمت انجام دیتا رہا۔

## ذکر فضلاے ہم صدر جہاں پناہ

ملانا روز بھان شیرازی، ملازی، ملائکر اللہ شیرازی، ملائقی شستری، میر ابو القاسم گیلانی،  
امی اعمربی، ملاباقر کشمیری، ملاباقر کشمیری، ملائقی، ملائقی، ملائقی، ملائقی، ملائقی، ملائقی، ملائقی،  
سیاکلوئی، ملائیم طلب سلطان پوری، ملائیم طلب سلطان پوری، ملائیم طلب سلطان پوری، ملائیم طلب سلطان پوری،  
گجراتی، خواجہ عثمان حصاری، ملائیم جونپوری۔

## ذکر حکماء جہاں نگیری

حکیم رکنا کاشی، حکیم سعیح الزمان کاشی، حکیم ابو القاسم گیلانی ملقب به حکیم الملک، حکیم  
مومناۓ شیرازی، حکیم روح اللہ بروجی، حکیم حیدر گجراتی، حکیم تقی گیلانی۔

## ذکر شعراء معاصرین

بابا طالب آصفہانی، ملایحی گیلانی، ملائیم نیشاپوری، ملائیم صوفی مازندرانی، ملک  
الشعراء طالبائے آملی، سعیدائے گیلانی، میر مقصوم کاشی، ملائیم نصیائی شیدا۔

## عہد جہاں نگیری کے قول اور سازندے

حافظ ناظلی، حافظ گیب فتحا، نصیرا، باقی، حافظ عبد اللہ، استاد محمد نائلی، حافظ چیلہ۔

## لغہ سرایاں ہند

جہاں نگیر داد، چتر خاں، پرویز داد، خرم داد، ماکھو، حمزہ۔



# بدلتی دنیا کراچی

ایڈیٹر: ہدایت حسین

جوائیٹ ایڈیٹر: پروفیسر ریاض صدقی

رابطہ آفس: 513 یونی شاپنگ سینٹر عبداللہ ہارون روڈ صدر، کراچی

# محمد جہانگیر عابد کی طرف سے

ڈاکٹر مبارک علی

کو سہ ماہی تاریخ کی مسلسل اشاعت پر ولی مبارک باد

سماجی و سیاسی کارکن

یونین کنسل نمبر 131 کوٹ لکھپت لاہور

# ڈاکٹر مبارک علی کی تاریخ پر مستند کتابیں

|                                 |                                               |
|---------------------------------|-----------------------------------------------|
| تاریخ اور دانشور                | تاریخ کی تلاش                                 |
| تاریخ کھانا اور کھانے کے آداب   | تاریخ اور نصابی کتب                           |
| سنده: خاموشی کی آواز            | سنده کی سماجی و ثقافتی تاریخ                  |
| آخری عہد مغلیہ کا ہندوستان      | تاریخ اور تحقیق                               |
| برصیر میں مسلمان معاشرہ کا الیہ | تاریخ اور مورخ (ڈاکٹر کے ایم اشرف کی تحریریں) |
| علماء اور سیاست                 | جدید تاریخ                                    |
| تاریخ اور عورت                  | یورپ کا عروج                                  |
| تاریخ اور فلسفہ تاریخ           | برطانوی راج (ایک تجزیہ)                       |
| تاریخ کی روشنی                  | در در ٹھوکر کھائے (آپ بینی)                   |
| تاریخ شناشی                     | تاریخ نہگ اور ڈاکو                            |
| شاہی محل                        | بدلتی ہوئی تاریخ                              |
| المیستاریخ                      | جا گیرداری                                    |
| اچھوتوں لوگوں کا ادب            | مغل دربار                                     |
| تاریخ کے بدلتے نظریات           | تاریخ اور سیاست                               |
| تاریخ اور نہجہ بھی تحریکیں      | نجمی نہندگی کی تاریخ                          |
| غلامی اور نسل پرستی             | تاریخ اور معاشرہ                              |
| تاریخ کیا کہتی ہے               | اکبر کا ہندوستان                              |
| سماہی تاریخ                     | جہاں آنکھ کا ہندوستان                         |

کتابی دنیا میں بڑا نام

ویکم بک پورٹ

پبلشرز، بک سلر زائینڈ ایکسپورٹر

میں اردو بازار کراچی

Ph:021-2633151,2639581 Fax:021-2638086

E-mail: [welbooks@hotmail.com](mailto:welbooks@hotmail.com)

Website: [www.welbooks.com](http://www.welbooks.com)